

# عقيدة المُسلم

إِعَدادُ دَائِرَة الْإِفْتَاءِ الْعَامِّ في الْمُلَكَةِ الْأَرُدُنِيَّةِ الْهَاشِمِيَّةِ

الطَبْعَةُ الرابِعَةُ مَزِيدَة ومُنَقَّحَة

عَقِيْلِ فَي الْمِيْلِ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمِعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعْلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمِعِلَمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمِ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمِعِلَمُ الْمُعِلِمُ الْمِعِلَمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلْمُ الْمُعِلْمُ الْمُعِ

بيانات الإيداع فى دائرة المكتبة الوطنية بالمملكة الأردنية الهاشمية

الأردن، دائرة الإفتاء العام.

كتاب عقيدة المسلم، إعداد: دائرة الإفتاء العام، عمّان، الدائرة، ٢٠ ٢م.

٨٨ ص، قياس القطع : ٢٤×٢٧ سم.

جميع الحقوق محفوظة لدائرة الإفتاء العام

الواصفات: العقيدة الإسلامية/ علم الكلام/ الإسلام.

التصنيف العشري (ديوي): ٢٤٠

رقم الإيداع لدى دائرة المكتبة الوطنية : (٢٠٢٣/٨/٢٩٨٠)

الرقم المعياري الدولي (ISBN) : ٢-٠٠-٢٦-٩٧٣



الطّبعة الرابعة مزيدة ومنقحة ١٤٤٧هـ ـ ٢٠٢٥م



جميع الحقوق محفوظة. لا يُسمَح بإعادة إصدار هذا الكتاب أو أيّ جزء منه أو تخزينه في نطاق استعادة المعلومات أو نقله بأيّ شكل من الأشكال أو رفعه على شبكة الإنترنت دون إذن خطي سابق من الناشر. حقوق الملكية الفكرية هي حقوق خاصة شرعًا وقانونًا، وطبقًا لقرار مجَمع الفقه الإسلامي في دورته الخامسة فإنّ حقوق التأليف والانحتراع أو الابتكار مَصُونة شرعًا، ولأصحابها حقّ التصرُّف فيها، فلا يجوز الاعتداء عليها.

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced or transmitted in any from or by any means without written permission from the publisher.



# المنال ال

إغدادُ دائِرة الإفتاء العامِّر في المُلكة الأُرْدُنِيَّة الهَاشِمِيَّة



#### بِنْ مِلْلَهِ ٱلرَّمْزِ ٱلرَّحِي مِ

#### مقدمة

الحمـ لُد لله على نِعمه وآلائِه، والصَّلاةُ والسَّلامُ على أشرفِ رُسُلِه وأكرمِ أنبيائِه، بعثَه بالحقِّ والصّدق للعالمين، واستقامت بِبعثَتهِ شؤون الدُّنيا والدِّين، فما زالت الأمَّة بخير ما تمسَّكت بِكتابِ الله تعالى وسُنَّة النَّبي مُحمَّد ﷺ، على وفقِ الحقِّ الذي أجمعَ عليه أهلُ الحقِّ والقَبول، وتواترت عليه أدلةُ العقولِ والنقول، وهو ما ذهبَ إليهِ أصحابُ السَّبقِ من ساداتِ الصَّحابةِ والتابعين، وأهلُ العلمِ من الأئمةِ المعتبرين، ونخصُّ بالذِّكرِ منهم أئمتنا الأربعة: أبا حنيفة ومالكًا والشافعيَّ وأحمد، رضي الله عنهم وعن سائرِ الأئمةِ ما طلعت شمسٌ وأشرقَ نهار.

أمَّا بعد،

فهذه طبعة متجددة من كتابِ عقيدة المُسلم، نُقدِّمُها للقُراء الكرام ونحنُ نتفيّاً ظلالَ ذكرى المولدِ النَّبويِّ الشريف (١)، الذي به تَشرَّ فت العوالم والكائنات، وتنوَّرت بِبعثَتِهِ الأممُ وتنزَّلت الرَّحمات، على صاحبها أزكى الصَّلاةِ وأفضلُ السَّلام، وهو السَّبب الأعظمُ في وحدةِ الأمَّةِ واتِّحادها، وصلاحِ ماضيها وحاضرها ومستقبلها، وبه الأمانُ من كلِّ مخوفٍ في الدُّنيا والآخرة، صاحبُ المقامِ المَحمودِ واللَّواء المعقودِ والشفاعاتِ العُظمى يومَ القيامة.

ويأتي هذا الإصدارُ بعد نفادِ نُسخ الطبعةِ السابقة، وقد أُدخِلَ عليها بعضُ

<sup>(</sup>١) وذلك في عام ١٤٤٢ للهجرة النبويّة الشريفة.

التعديلاتِ والصياغاتِ والإضافاتِ التي رأينا أهميّتها، بيانًا لإجمالٍ قد يكون في العبارةِ السابقة، أو زيادةَ تفصيلٍ ربما يحتاجُ إليها القارئُ الكريم، أو إزالةً لإشكالٍ قد يطرأُ على بعضِ الأذهان.

ولم تختلف هذه الطبعة عن سابقتِها في الاتّجاه العام، بل هي مع سابقتها واحدةٌ متفقةٌ من حيثُ المضمونُ والأحكام، وهذا أمرٌ طبيعي؛ فإنَّ الاعتقادَ الصحيحَ واحدٌ لا يتغيَّر ولا يتبدَّل، لكنَّ تفضيلَ لفظٍ على لفظ، وتقديمَ عبارةٍ على عبارة، هو دأبُ العُلماء والمصنِّفين من قديم، فلذلك وقع بعضُ التغييرات مِمّا أشرنا إليه.

ومِمّا جرى عليه شيءٌ من التحرير: أننا توسّعنا في الاستدلال على أنَّ الأصل في الإيمان هو التصديق، وأنَّ العمل يدخُل في مُسمَّى الإيمان الكامل لا في أصله، وقدَّمنا مسائل الإيمان لتكون مقدِّمةً للعقيدة، وتوسَّعنا قليلًا في بيانِ بعضِ الأمور الفقهيّة المُلحَقة بآخر الكتاب مع التنبيه إلى وجه إدراجها في كتاب العقيدة الذي بين أيدينا، وقد حذفنا بعض المسائل التي تحتاج إلى تعمُّقٍ وتخصُّصٍ من طلبة العلم، لا يهتمُ بها كثيرٌ من الناس، ووضعنا بعضَ الهوامش التوضيحيّة لما قد يخطُر بذهن القارئ من سؤال.

وقد رَصدت دائرةُ الإفتاء العامِّ آراء القُرَّاء الكرام وملحوظاتهم على الكتاب، فكانت ما بين ملحوظات تتعلَّقُ بالصياغة وتحريرِ العبارة واختيارِ اللَّفظ الأدقِّ تعبيرًا، فاخترنا لذلك ما يكون أنسبَ للقارئ الذي يريدُ صافي العقيدة من غير تعقيدٍ لفظيٍّ أو معنوي، لتكونَ العبارة سَلسةً صافيةً تندفعُ عنها أوهامُ الأفهام، وتتجلَّى في أحسن مقام، وذلك بحسب طاقتنا ما أمكن.

وكان بعضُ الملحوظاتِ على الكتاب سلبيًّا ضارًّا، منها ما يختارُ عقيدة

التشبيه والتجسيم، ومنها ما يرجِّحُ تكفيرَ أصحاب الذنوبِ والمعاصي على طريقةِ المعتزلةِ والخوارج، ومنها ما يرفضُ مذاهبَ الأئمةِ المعتبرين، حتى إنّ بعضَ الملحوظات اعترضَ على فكرةِ إصدارِ الكتاب، وغير ذلك من ملحوظاتٍ لا توافق عليها دائرةُ الإفتاء العام، ولا تُوافق منهجَها المعتمد وفق مذهبِ أهلِ السّنة والجماعة في العقيدةِ والفقهِ والسُّلوك.

ودائرةُ الإفتاءِ إذ تشكُرُ كلَّ مَن قَدَّم ملحوظةً على عملها، تؤكِّدُ تطلُّعَها إلى الاهتمامِ بتثقيف المسلم بما يفيدُه في أمور دينه ودنياهُ عبر الفتوى الهاتفيّة والمكتوبةِ والشفويّة، والأعمالِ العلميّة المحكّمة والبحوثِ والدراسات والمنشورات والكتب، وغير ذلك من المساهمات العلميّة الهادفة، وتؤكِّد أنّ ما تختاره من الآراءِ هو ما يوافقُ الشريعةَ الإسلاميّة بمصادرِها الأصيلة، ولا يخرجُ عن إجماعاتِ أهل السّنة والجماعة وفقه المذاهب الأربعةِ المعتبرة.

والله الموفِّق، وهو حسبنا ونعمَ الوكيل والله الموفِّق، وهو حسبنا ونعمَ الوكيل والحمدُ لله ربِّ العالمين، والصَّلاةُ والسَّلامُ على سيِّدنا محمَّدٍ وعلى آلِه وصحبِه أجمعين

عن عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ قَالَ: بَيْنَمَا نَحْنُ عِنْدَ رَسُولِ اللهِ ﷺ ذَاتَ يَوْم، إِذْ طَلَعَ عَلَيْنَا رَجُلٌ شَدِيدُ بَيَاضِ الثِّيَابِ، شَدِيدُ سَوَادِ الشَّعَر، لَا يُرَى عَلَيْهِ أَثَرُ السَّفَر، وَلَا يَعْرِفُهُ مِنَّا أَحَدٌ، حَتَّى جَلَسَ إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْهُ، فَأَسْنَدَ رُكْبَتَيْهِ إِلَى رُكْبَتَيْهِ، وَوَضَعَ كَفَّيْهِ عَلَى فَخِذَيْهِ، وَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ أَخْبِرْنِي عَنِ الْإِسْلَام، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَيْدٍ: «الْإِسْلَامُ أَنْ تَشْهَدَ أَنْ لَا إِلَـهَ إِلَّا اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُـولُ اللهِ ﷺ، وَتُقِيمَ الصَّلَاةَ، وَتُؤْتِيَ اللزَّكَاةَ، وَتَصُومَ رَمَضَانَ، وَتَحُجَّ الْبَيْتَ إِنِ اسْتَطَعْتَ إِلَيْهِ سَبِيلًا»، قَالَ: صَدَقْتَ، قَالَ: فَعَجِبْنَا لَهُ يَسْـأَلُهُ، وَيُصَدِّقُهُ، قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَـنِ الْإِيمَانِ، قَالَ: «أَنْ تُؤْمِنَ بِاللهِ، وَمَلَائِكَتِهِ، وَكُتُبِهِ، وَرُسُلِهِ، وَالْيَوْمِ الْآخِرِ، وَتُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ» ، قَالَ: صَدَقْتَ، قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنِ الْإِحْسَانِ، قَالَ: «أَنْ تَعْبُدَ اللهَ كَأَنَّكَ تَرَاهُ، فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ»، قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنِ السَّاعَةِ، قَالَ: «مَا الْمَسْئُولُ عَنْهَا بِأَعْلَمَ مِنَ السَّــائِلِ» قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنْ أَمَارَتِهَا، قَالَ: «أَنْ تَلِدَ الْأَمَةُ رَبَّتَهَا، وَأَنْ تَرَى الْحُفَاةَ الْعُرَاةَ الْعَالَةَ رِعَاءَ الشَّاءِ يَتَطَاوَلُونَ فِي الْبُنْيَانِ» ، قَالَ: ثُمَّ انْطَلَقَ فَلَبثْتُ مَلِيًّا، ثُمَّ قَالَ لِي: «يَا عُمَرُ أَتَدْرِي مَنِ السَّائِلُ؟» قُلْتُ: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قَالَ: «فَإِنَّهُ جِبْريلُ أَتَاكُمْ يُعَلِّمُكُمْ دِينَكُمْ». رواه مسلم



#### تمهيد الكتاب

الحمــ له ربِّ العالمين، والصَّلاة والسَّــ الام على سـيِّدنا محمَّــ لٍ وعلى آلِه وصحبه أجمعين.

وبعد،

فإنّ علمَ العقائد الإسلاميّة من أهمّ علومِ الإسلام، إذ هو العلمُ الذي يبحثُ في مبادئ الإسلام الكليّة، وبه يُتوصَّل إلى معرفةِ الله عزَّ وجل وصفاته، ورسلِه الكرام صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين، وما يكونُ من مصيرِ الإنسانِ بعدَ الموت لينجو بين يدي الله تعالى من الهلاكِ الدائم.

ولذلك كان علم العقائد جامعًا بين الأدلة العقليّة والنقليّة، رأسًا للعلوم الشرعيّة وأساسًا لها، مشتملًا في أغلبه وأصوله على المعلوماتِ الدينيَّة القطعيّة، ونجدُ أنّ عناية علماء الإسلام انصرفت إلى الاهتمام به، فدوَّنوا فيه الكتب الكثيرة، ما بين مختصرٍ ومطوَّل، ومنظوم ومنثور، بل نجدُ أنَّ علماء أهل السّنة والجماعة صنَّفوا فيه على مستوياتٍ كثيرة بحسب حاجة المسلمين، فهذه كتبُ تناسب المبتدئين، وتلك للمتوسِّطين، وأخرى للمحقِّقين، وكلُّ هذه الكتب والمستويات متفقة في الاعتقاد لا تختلف، وإنَّما يرجع هذا التنوُّع في التصنيف إلى طُرقِ العرضِ وأسلوبِ تحليلِ الآراء والاستدلال عليها، فمِنَ الناس من تكون عنده شبهة لا تشتبه على غيره، ومنهم من يحتاج إلى تفصيلٍ لا يستوعبه آخر، ومن طرقِ التصنيفِ طريقةُ المُتكلِّمين التي يهتمون فيها بإيراد شُبه الخصوم للردِّ عليها وبيانِ ضَعفِها، وتدقيق الحُجج والبراهين على أتم صورةٍ ممكنة.

وهذا الكتاب موجَزٌ يتناول مبادئ العقيدةِ الإسلاميّة بلفظٍ ميسَّر مع ذكر أدلّة هذه العقائد ذكرًا يسيرًا دون تطويلِ أو تعقيد، ليكون كلُّ امرئ من نفسه على بصيرة (١٠).

ويتضمَّن هـذا الموجَز مذهبَ جمهور الأمَّة الإسلاميّة من أهل السّنة والجماعة؛ الأشاعرة ومَن وافقهم في مسائلِ العقيدة، وما نوردُه في هذا الكتاب ثابتٌ في نصوصِ الكتاب والسّنة؛ المشتملة على الأدلّة العقليّة والنقليّة الدالّة على ما نذكرُه من العقائدِ المقرَّرة في المذهب الأشعريِّ وما وافقه من مذاهب أهلِ السّنة والجماعة.

وقد ألحقنا بآخر الكتاب بعض المسائل الفقهية؛ كحكم إيقاع التَّكفير على المسلمين لمجرَّد الشُّبُهات، ومفهوم البِدعة، وما شابَه ذلك، وسببُ ذلك أنَّ بعض المخالِفين زعم أنَّها مسائلُ اعتقاديّة، وكانت عندَهم سببًا في تكفير بعض المسلمين أو تبديعِهم في العقيدة، فاحتَجنا إلى ذكرِها والتنبيهِ على القول الصوابِ فيها، وإن لم تكن من العقيدة في الأصل، وصنيعُنا في ذلك كصنيع بعض عُلَمائنا المتقدِّمين الذين أوردوا بعض مسائلِ الإمامة العُظمى في كتبِ العقائد، على الرّغم من كونها مسائلَ فقهيّة.

وإنّم جاءَ هذا العملُ ليكون كلُّ إنسانٍ على بيّنةٍ من أمرهِ عن تَفكُّرِ وتدبُّر، امتثالًا لأمر الله تعالى: ﴿ فَأَعَلَمُ أَنَّهُ رُلاَ إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَاسْتَغْفِرَ لِذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مُتَقَلَّبِكُمْ وَمَثُونِكُمْ ﴾ [محمد: ١٩].

<sup>(</sup>۱) وقد استقينا مادة هذا الكتاب من الكتب المعتمدة في العقيدة الإسلاميّة على مذهب السادة الأشاعرة، ومن كتب الفقه المعتمدة، ومن فتاوى دائرة الإفتاء العام في مسائل العقيدة الإسلامية، ورتبناه غالبًا بترتيب منظومة «جوهرة التوحيد» للإمام اللَّقاني رحمه الله تعالى، والترتيب أمر شكلي لا يمسُّ جوهر العقيدة.

وإنّما وجّهنا الهمة لهذا الأمر لأنّ مبادئ العقيدة الإسلاميّة أهمُّ مقوِّمات الحضارة الإسلاميّة العريقة، وعليها بُنِيَ الفكر العقليُّ والفقهيُّ والأخلاقيُّ عند المسلمين، وهي الأساسُ في العمل القويم والخُلق المستقيم، وهي منبعُ وحدة الأمّة الإسلاميّة ونصرها وتمكينها، وهي مِن قبل ذلك كلّه ومن بعدِه سببُ في النجاة يومَ القيامة والفوز برضوانِ الله تعالى ورحمته.

وقد حمل لواء العقيدة الإسلامية على مرّ تاريخ الإسلام أعلامٌ عُدُولٌ ثِقات، بلّغوا الحقّ للأجيال أحسن تبليغ، فأولُ أولئك أصحابُ رسول الله على أخذوها عن النبيّ على صافية واضحة، ثمّ تبعهم من بعدَهم، حتّى دخلت في الإسلام أممٌ لها فلسفاتُ وآراءُ غريبةُ عن منهج القرآن الكريم وسنة النبيّ على وإجماع عُلَماء الأمّة، ودخل مع هذه الآراءِ الغريبة بعضُ الشُّبَه والمجادلات في العقيدةِ الإسلامية، فصارت الحاجةُ مُلحّةً للدفاع عن العقيدة الإسلاميّة وتخليصِها من كلِّ شائبةٍ، لتعود بيضاء نقيةً كأولِ عهدها بكتابِ الله تعالى وسنة رسولِ الله على فانتهض لذلك الأمرِ المهمِّ الأئمةُ الأربعةُ الفقهاء (۱)، ومَن كان في زمنهم، فوضَّحوا بعض مسائل العقيدة، وناظروا فيها المخالِفين، وكتبوا في بعضِ القضايا وألَّفوا وعلموا.

وبقيت العقائدُ واضحةً عند عامّة المسلمين، لكن ظهرت الحاجةُ إلى تقرير العقائد وبنائِها بناءً نظريًّا علميًّا محكمًا، ليتمكّن عُلَماء الإسلام من الردِّ على أي فلسفةٍ عرجاء أو شُبهةٍ عوجاء (٢)، فتصدّى لهذا الواجب العظيم إمامان عظيمان

<sup>(</sup>۱) وهم: الإمام أبو حُنيفة النعمان (ت٠٥ه)، والإمام مالك بن أنس إمام دار الهجرة (ت١٥٠ه)، والإمام أحمد بن حنبل (ت٢٤١ه).

<sup>(</sup>٢) وقد زادت الحاجة إلى تقرير علم العقائد بسبب ظهور بعض الأفكار المخالفة لعقائد أهل السّنة والجماعة، كأفكار المعتزلة في إنكار القدر، والمُجسّمة الذين يصفون الله تعالى =

من أهل السّنة والجماعة، وهُما: الإمام أبو الحسن الأشعري، والإمام أبو منصور الماتريدي، وكان كلُّ منهما معتنيًا بإقامة الأدلّة على العقيدة الإسلاميّة ودفع الشُّبَه عنها وتوضيحها، وتبِعَهُما على ذلك عُلَماء الأمّة مِن بعدِهم حتَّى يومنا هذا، فكانوا هم الجمهور، وقولُهم هو القول المنصور، وله الحظُّ الوافر من الأدلّة والبراهين المعتبرة من الأدلّة العقليّة والنصوص النقليّة.

أمّا أبو الحسن الأشعريُّ (ت٢١ه) فإمامٌ من أئمة الهُدى، وعالِمٌ كبيرٌ من سُللة الصحابيِّ الجليلِ أبي موسى الأشعريِّ رضي الله عنه، واسمه: عليُّ بن إسماعيل بن أبي بِشر إسحاق بن سالم بن إسماعيل بن عبد الله بن موسى بن بلال بن أبي بُردة بن أبي موسى الأشعري، قال تاج الدين السُّبكيُّ الشافعيُّ رحمه الله: «واعلَم أبي بُردة بن أبي موسى الأشعري، قال تاج الدين السُّبكيُّ الشافعيُّ رحمه الله: «واعلَم أنّا لو أردنا استيعابَ مناقبِ الشيخ الأشعريُّ لضاقت بنا الأوراقُ وكلَّت الأقلام»(١).

وأمّا أبو منصور الماتريديُّ (ت٣٣٣هـ) فمنسوبٌ إلى بلدةٍ بسَمَرقَند، واسمه:

<sup>=</sup> بصفات الأجسام ويشبهونه بخلقه، تعالى الله عمّا يقولون علوًا كبيرًا، والمُرجئة الذين يقطعون الصلة بين الإيمان والعمل، فلا تضرُّ عندهم معصية مع الإيمان، والخوارج الذين كفّروا الصحابة رضي الله تعالى عنهم، واستحلوا دماء المسلمين بشبهات واهية، وأباحوا الخروج على أمراء المسلمين، وانتشرت في زماننا هذا شبه واعتقادات فاسدة أخرى، منها: الإلحاد، سواء كان إنكارًا لوجود الله تعالى، أو إنكار النبوة، ومنها إنكار أنَّ شريعة الإسلام ناسخة للشرائع السابقة، أو ادّعاء النبوة كاعتقاد القاديانيّة، أو التكذيب بصحّة القرآن الكريم، أو إنكار وجوب اتباع سيدنا محمد على لغير المسلمين، أو إقرار وحدة الأديان، أو نشر ما يسمى بالديانة الإبراهيمية، أو الاعتقاد بالتعددية الدينيّة الفلسفيّة، وغير ذلك من الأباطيل.

<sup>(</sup>۱) السُّبكي، تاج الدين عبد الوهاب بن علي بن عبد الكافي (ت ۷۷۱ه)، طبقات الشافعية الكبرى، ط٢، (تحقيق محمود الطناحي وعبد الفتاح الحلو)، هجر للطباعة والنشر والتوزيع، ١٤١٣هـ: ج٣، ص ٥٥١.

محمد بن محمد بن محمود الحنفي الأنصاري، ويُلقَّب بإمام الهُدى، وينتهي نسبه إلى الصحابيِّ الجليل أبي أيوب الأنصاري رضي الله تعالى عنه، قال الإمام السُّبكي الشافعي رحمه الله تعالى: «كان إمامًا جليلًا مناضلًا عن الدين، موطِّدًا لعقائدِ أهلِ السّنة، قطع المعتزِلة وذوي البِدع في مناظراتِهم، وخصَمَهُم في محاوراتهم حتى أسكتَهم...، ومذهبه يمثِّل امتدادًا لمذهب أبي حنيفة وصاحبَيه الإمامَين أبي يوسف ومحمد بن الحسن»(۱).

#### بيان انتساب علماء العقيدة إلى الإمامين الأشعريّ والماتريديّ:

وينبغي العلم أنَّ الإمامَينِ أبا الحسن الأشعري وأبا منصور الماتريدي لم يقرِّرا شيئًا مخالِفًا للكتاب والسّنة، بل كان عملُهما الدِّفاعَ عن العقيدة الإسلاميّة المذكورة في الكتاب والسّنة على منهج النبي على وأصحابه وتابعيهم من خير القرون، فألفا في ذلك الكتب، وناظرا المخالِفين، وسعيا في تثبيت المؤمنين على تلك العقائد الصحيحة، فرزقهما الله تعالى القوة على ذلك، وأمدَّهما فيه بخيرِ مَدد، ثمَّ تتابعت الأمَّةُ على ذلك، والأُمَّة باجتماعها على هذين الإمامَين أثبتَت عدالتَهما وصحة عملِهما، لأنّ الأمَّة لا تجتمعُ على ضلالة كما رُويَ عن النبيِّ على ألخلافُ بين الإمامَين يسيرٌ لفظيُّ في أغلبِ الأقوال، وذلك مُصرَّحٌ به النبيِّ عند العُلَماء الذين درسوا الخلاف بينهما وألَّفوا فيه كتبًا مشهورة.

وقد أقرَّ أهلُ الحديثِ من أهل السّنةِ والجماعة للإمام الأشعريِّ وأصحابه بالفضل والمكانة، فنقلوا عنهم وترضَّوا عليهم ودَعَوا لهم بالرَّحمة، فهذا الإمام المحدِّث البيهقيُّ ينقل عن الأشعريِّ وابن فورك (٢) في مواضعَ كثيرةٍ في كتابه

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه: ج٣، ص٥١ ٣٥.

<sup>(</sup>٢) انظر ترجمته ص ٨٩.

الكبير «الأسماء والصفات»، وينقل فيه فهمَهما وتأويلاتِهما راضيًا بها، موافِقًا عليها، وما ذلك إلّا لصحّة عقائدهما.

وهذا الحافظُ ابنُ عساكرَ يبيِّنُ حقيقةَ عمل الإمامَين الأشعريِّ والماتريدي، فيقول: «... إلى أن بلغت النوبةُ إلى شيخِنا أبي الحسن الأشعريِّ رحمه الله، فلم يُحدِث في دين الله حدثًا، ولم يأتِ فيه ببدعة، بل أخذ أقاويل الصحابة والتابعين ومَن بعدَهم من الأثمةِ في أصول الدين، فنصرها بزيادة شرح وتبيين، وأنّ ما قالوا في الأصول وجاء به الشرع صحيح في العقول، خلاف ما زعم أهلُ الأهواءِ من أنَّ بعضه لا يستقيمُ في الآراء، فكانَ في بيانه نُصرة أقاويل مَن مضى من الأثمة كأبي حنيفة وسفيان الثوريِّ من أهلِ الكوفة، والأوزاعيِّ وغيره من أهل الشام، ومالكِ والشافعيِّ من أهل الحرمين، ومن نحا نحوهما من الحجاز وغيرها من سائر البلاد، وكأحمد من أهل البخاري، وأبي عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري، وأبي الحسن مسلم بن الحجاج النيسابوري؛ إمامَي أهل الآثار وحافِظَي السنن التي عليها مدار الشرع، رضي الله عنهم أجمعين، وذلك دأب من وحافِظَي السنن التي عليها مدار الشرع، رضي الله عنهم أجمعين، وذلك دأب من وحديثه، وبذلك وعدَ سيدُنا المصطفى عَنِيُ أمّتَ فيما رَوى عنه أبو هريرة رضي الله وحديثه، وبذلك وعدَ سيدُنا المصطفى عَنِي أمسَا في العلم من أهل السّنةِ في قديم الدهر وحديثه، وبذلك وعدَ سيدُنا المصطفى عَنِي أمّت هنه مَن يُجَدِّدُ لها دينَها» (۱).

ومن بعد هذين الإمامين الجليلين جاء أئمةُ أهل السّنة من طبقات الفقهاء والمحدِّثين والمُفسِّرين وعُلَماء القراءات وأهل اللَّغة العربيّةِ وعُلَماء العقيدة الإسلاميّةِ وأصول الفقه؛ كالإمام الباقِلّاني، والحافظِ ابن فورك، وأبي عَمرو الداني،

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن عساكر، ثقة الدين، أبو القاسم علي بن الحسن بن هبة الله المعروف بابن عساكر (ت٥٧١ه)، تبيين كذب المفتري فيما نسب إلى الإمام أبي الحسن الأشعري، ط٣، دار الكتاب العربي، بيروت، ١٤٠٤ه: ص١٠٣.

ومكيّ بن أبي طالب، وإمام الحرمين الجُويني، وحجّة الإسلام الغزالي، والإمام النسفي، وفخر الدين الرازي، وعَضُدِ الدين الإيجي، ومُحيي السّنة البَغَوي، والعلاء البُخاري، ومُحيي الدين النَّووي، وأمير المؤمنين في الحديث ابن حَجَر العسقلاني، والإمام الحافظ البَيهقي، والسَّخاوي، والسُّيوطي، والبَيضاوي، والعراقي، والعزِّ ابن عبد السلام، و الكمال ابن الهُمام، وغيرهم مِمَّن يطولُ الكلام بذكرِهم، وهؤلاء جميعًا على مذهبِ أهل السّنة والجماعة؛ إمّا الأشاعرة وإمّا الماتريدية، لم يُحدِثوا شيئًا في الدّين، وهم مِن أهل القبول والهُدى عند جماهير الأُمَّة الإسلاميّة (١).

وإذا كان سلف الأُمَّةِ قد ساروا على منهج معتدلٍ يأخذ بالكتاب والسّنة وما أجمعت عليه الأُمَّة، وتتابعوا على ذلك خلفًا عن سلف؛ فنحن أولى وأحرى أن نواصلَ هذه المسيرة العلميّة المباركة، ونلتزمَ الثوابتَ الإسلاميّة القطعيّة، وأن نسيرَ على ما سار عليه علماؤنا السابقون، لنكونَ من الناجينَ أمام ربِّ العالمين.

والله نسألُ أن ينفعَ بهذا المختصر في العقيدةِ الإسلاميّة، كما نفعَ بمنهج عُلَماء الأمَّة المعتبرين من أهلِ المذاهبِ الأربعة، الموافِقين لمنهج الإمامين الأشعريّ والماتريديّ.

وقد رتَّبنا الكلامَ على مسائلِ العقيدةِ في هذا الكتاب ضمنَ ثلاثة أبواب: الإلهيّات، والنّبوّات، والسمعيّات، شمَّ جعلنا تحت كلِّ باب عنواناتِ المسائل المندرجة تحته، وقدَّمنا لهذه الأبواب بمقدِّمةٍ تتعلَّق بمفهوم الإيمان عندَ أهل السّنة والجماعة ومعناه، لأنّه أول واجب على المُكلَّف.

والحمدُ لله ربِّ العالمينَ



<sup>(</sup>١) انظر تراجم هؤلاء العلماء الأعلام في آخر الكتاب. ( ١٥ )

# مقدمة العقيدة مفهوم الإيمان عند أهل السّنة والجماعة

أوجب الشرعُ الشريفُ على المُكلَّفين معرفةَ الله تعالى، وكذلك أوجبَ عليهم أن يعرفوا أركانَ الإيمان، وشرط ذلك أن تكون معرفتُهم معرفةً يقينيَّةً جازمةً ثابتةً بالدليل الصحيح، لقول الله عزّ وجل: ﴿ فَأَعْلَمُ أَنَّهُ رُلَا إِلَكَ إِلَا ٱللَّهُ ﴾ [محمد: ١٩].

والمعرفة الواجبة في الإسلام هي الإيمان بمقتضى الشهادتين (أشهدُ أن لا إله إلّا الله وأشهدُ أنَّ محمدًا عبدُ الله ورسولُه)، أي: التّصديقُ بالله تعالى بمعرفة ما يجب له مِن صفاتِ الكمال، وما يستحيلُ عليه مِن صفاتِ النَّقص، وأنَّ أفعاله سبحانه واقعةٌ بإرادته وقدرته، والتّصديقُ بالنبيِّ على وجه التسليم والإذعان، والتّصديقُ بما يبلِّغنا به عليه الصَّلاة والسَّلام.

ولا تكون تلك المعرفة الإيمانية مقبولة حتى تكون يقينية، ولذلك لا بُلً من معرفة أدلينها الإجمالية، ولا يكفي للمُسلِم أن يكون مُسلِمًا بالشكِ أو الظنِّ والتخمين، ولا يُعَدُّ ذلك معرفة بالله تعالى، ولا علمًا به سبحانه، لأنّ من شكَّ أو ظنَّ لم يُسَمَّ عالِمًا، فلو فُرِضَ وُجود مُكلَّفٍ يُثبت وجود الله ظنَّا أو شكًّا فذلك غير مقبول منه، ولا يُعدُّ ذلك محقِّقًا للمطلوب، قال الله تعالى: ﴿قَالَتُ رُسُلُهُمْ أَفِى اللّهِ شَكُ فَاطِر السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ يَدْعُوكُمُ لِيَغْفِر لَكُمْ مِّن ذُنُوبِكُمْ وَيُؤخِركُمْ إِلَكَ مَن أَفُو اللّهُ سبحانه: ﴿وَمَا يَنْبِعُ أَكُثُرُهُمُ لِلَاظَنَّ إِلَاظَنَّ لَا يُغْفِى مِن أَفُو اللّهُ سبحانه: ﴿وَمَا يَنْبِعُ أَكُثُرُهُمُ لِلَاظَنَّ إِلّاظَنَّ لَا يُغْفِى مِن أَفُو اللّهُ سبحانه: ﴿وَمَا يَنْبِعُ أَكُثُرُهُمُ لِلْاظَنَّ إِنّ الظَّنَ لَا يُغْفِى مِن أَفُقِ شَيْعًا إِنّ اللهَ عَلِيمُ بِمَا يَفْعَلُونَ ﴾ [يونس: ٣٦].

وينبغي أن يُعلم أنّ الشرع لم يشترط على المكلَّف أن يعرف الله تعالى بالنَّظر (١٧)

التفصيليِّ في الدَّلائل والمسائل، بل أوجب النَّظر الإجماليَّ فقط، وهو ما لا يخلو عنه عوامُّ الناس من المُكلَّفين، فكلُّهم يستدلُّ في نفسه وإن لم يتلفَّظ بلسانه على وجود الله بحسب مستواهُ وقدرتِه، ولو فُرِض وجود مُكلَّف لم ينظرِ البَتّة، أي لم يبحث في الدليل، بل كان مُقلِّدًا محضًا، فإنهم يعدُّونه مقصِّرًا في بعض ما يجب عليه من التَّكاليف الفرعيّة، فيكون بذلك مؤمنًا عاصيًا، وقد أشار الإمام عَضُد المِلّة والدين الإيجي إلى الاكتفاء بالنَّظر الإجمالي، فقال: «فمَن كان مصدِّقًا حقيقة، كان عالمًا بهذه الأمور كُلِّها، وإن لم يكن له تنقيحُ الأدلّة وتحريرُها، فإنَّ دلك ليس شرطًا في العلم والخروج عن التقليد»(١).

### أول واجب على المكلّف (٢) معرفة الله تعالى:

أول ما يجب على المُكلَّف أن يؤمنَ بالله تعالى، ويعتقدَ في قلبه اعتقادًا جازمًا أنَّ الله تعالى موجود، وأنَّه واحدٌ لا شريك له، وأنَّه خالقُ كلِّ شيء، وأنَّه سبحانه متَّصفٌ بكلِّ صفات الكمال، منزَّهُ عن كلِّ صفات النَّقص، قال الله تعالى: ﴿ فَأَعَلَمُ أَنَّهُ لِلاَ إِلَهُ إِلَا اللهُ ﴾ [محمد: ١٩]، هذا ما لا يجوز للمُكلَّف أن يجهلَه، لأنّه الاعتقاد الإجماليُّ المطلوب من كلِّ إنسان.

ولا بُـدَّ للقيام بهذا الواجب من تحقيقِ الإيمان بالله تعالى عن طريق الدَّليل والبرهان، إذ لا يجوز أن يكونَ الإيمان بالتقليدِ للآخرين (٣)، وهذا الكونُ أكبر

<sup>(</sup>۱) الشريف الجُرجاني، علي بن محمد الجُرجاني (۸۱٦ه)، شرح المواقف، مطبعة السعادة، مصر، ۱۹۰۷م ـ ۱۳۲۵ه: ج۸، ص۳۳۳.

<sup>(</sup>٢) المكلف في أصول الدين، هو: البالغ العاقل الذي وصلته الدعوة الإسلاميّة على وجه صحيح، بأن يكون عرف مضمون هذه الدعوة الملخص في شهادة التوحيد: «لا إله إلا الله، محمد رسول الله».

<sup>(</sup>٣) التقليد هو اتّباع أقوال الآخرين من غير بينة أو دليل، بحيث إذا تغيرت أقوالهم شكَّ المقلِّد = ( ١٨ )

دليلٍ على وجود الله تعالى؛ لأنّ العالَمَ المخلوقَ الذي ندركُه بحواسًنا، لا يمكن للعاقل أن يصدِّق أنَّه موجود بلا مُوجِد، ومخلوقٌ دونَ خالق؛ فإنَّ فطرة الإنسان تبحث لكلِّ شيء عن سبب، فكلُّ مخلوق لا بُدَّ له من خالق، وذلك الخالقُ هو الله تعالى القائل: ﴿لاَ إِلاَهُ إِلَاهُ إِلَاهُ أَخْدِلَقُ كُلِقُ صُكِلِ شَيَءٍ فَأَعْبُدُوهُ ﴾ [الأنعام: ١٠٢].

ومن الأدلّة أيضًا: أنَّ هذا الكون من حولنا منظّم ومتقَن جدًّا مع أنّه مُعقد جدًّا، تجري فيه الأشياء كلُّها مع كثرتها بمقدار دقيق محدَّد، ولا يُعقَل أن يكونَ ذلك الأمر الهائل من دون مقدِّر ومنظِّم وعالِم بكلِّ شيء، قال الله تعالى: ﴿وَخَلَقَ كُلُ شَيِّء فَقَدَرَهُ فَقَدِيرُ ﴾ [الفرقان: ٢].

ولا يستغني أحدٌ عن الدليل على وجودِ الله تعالى ومعرفتِه سبحانه، وكلُّ إنسان يُعبِّر بلسانه عن ذلك الدليل بحسَب ما يقدرُ عليه، فهذا الأعرابيُّ يقول في الاستدلال على وجود الله تعالى: الأثر يدلُّ على المسير، والبَعرة تدلُّ على البعير، فسماءٌ ذات أبراج، وأرضُّ ذات فِجاج، وبحارٌ ذات أمواج، ألا تدلُّ على السميع البصير؟!

#### معنى الإيمان الذي كلَّف الله تعالى به الناس:

بعد أن ذكرنا فيما سبق أنَّ الإيمان هو أول واجبٍ على المُكلَّف، لا بُدَّ أن نوضِّح مفهوم الإيمان، فنقول:

أصلُ الإيمان المطلوبِ من الإنسان: هو تصديقُ القلب دونَ تردُّدٍ أو شك،

<sup>=</sup> في تقليده، فيصير متحيِّرًا شاكًا لا يعرف حقًّا من باطل، ولذلك كانت معرفة الله تعالى واجبة على المكلف بمعرفة الأدلة الكافية، لأن التقليد خطر على عقائد المسلم، ويؤدي في الغالب إلى الشكِّ والريبة.

بحيث يكون مطمئناً ومُذعِنا بأنَّ الله حق، والإسلامَ حق، وأنَّ كلَّ ما جاء به سيدُنا رسول الله محمَّد ﷺ حق، قال الله تعالى: ﴿ يَثَأَيُّهُ اللَّذِينَ ءَامَنُوۤا ءَامِنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ عَلَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ وَرَسُولِهِ وَرَسُولِهِ وَرَسُولِهِ وَرَسُولِهِ عَلَى اللهِ عَلَى رَسُولِهِ عَلَى رَسُولِهِ النساء: ١٣٦]، فمَن جاء بهذا الأصل فقد نجا مِن الخلود في نار جهنّم.

والدليل على أنَّ أصلَ الإيمان هو التَّصديقُ بالقلب قولُ الله تعالى: ﴿أُوْلَكِمِكَ وَالدليل على أَنَّ أَصلَ الإيمان هو التَّصديقُ بالقلب قولُ الله تعالى الله على الله على الله عن الله عن الحوة يوسُف يُكتَب في القلبِ ليس إلا التَّصديقَ القلبي، وقول الله تعالى إخبارًا عن إخوة يوسُف عليه السلام: ﴿وَمَا أَنتَ بِمُؤْمِنِ لَنَا ﴾، أي: بمُصَدِّق.

وقد يُعبَّر عن الإيمان الكامل بأنّه الاعتقاد بالجَنان والقول باللِّسان والعمل بالأركان، وهذا تعريفٌ للإيمان الكامل، لا لأصل الإيمان الذي هو التصديق.

وقد يستغرِبُ المسلم أن يكون أصلُ الإيمان مجرَّد التَّصديق، وأنّه لا يدخل فيه عمل اللِّسان والجوارح، فنقول: لا غرابة في ذلك، فإنَّ الكتابَ والسّنة يدُلّان على هذا الأمر، وهو قولُ الصحابة والتابعين وتابعيهم رحمهم الله جميعًا، بل هو قولُ السَّلف العُدُول من أهل المذاهب الأربعة فلا نتركه لمجرِّد وهمِ متوهم أو استغرابِ مستغرب.

ونسوق لك جُملةً من أدلّة الكتاب والسّنة، ونصوصِ العُلَماء المعتَبرين في ذلك:

١ ـ قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ ـ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ ۚ وَمَن يُشَاءً وَمَن يُشَاهً وَمَن يَشَاهً وَمَن يُشَاهً وَمَن يُشَاهً وَمَن يَشَاهً وَمَن يَشَاهً وَمَن يَشَاهً وَمَن يَشَاهً وَالشَّرِكَ هو اعتقاد شريكٍ مع الله،

وأيُّ شيء من المعاصي وتركِ الأعمال هو دون الشِّرك قطعًا، وهو في حيِّز مشيئة الله تعالى، فلا يُعَدُّ كفرًا ولا يكون من المُكفِّرات، فدلَّ ذلك على أنَّ الإيمان الذي ينجو به الإنسان هو الاعتقادُ القلبي.

٢ ـ قال الله تعالى: ﴿ مَن كَفَر بِاللّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَننِهِ ۚ إِلّا مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُ وَمُطْمَينٌ أَبا لَإِيمَننِ وَلِكِكِن مَن شَرَحَ بِالْكُفْرِ صَدْرًا فَعَلَيْ هِمْ غَضَبٌ مِّن اللّهِ وَلَهُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴾ [النحل: ١٠٦].

٣ ـ قال الله تعالى: ﴿أُوْلَئِيكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْإِيمَانَ وَأَيَّدَهُم بِرُوجٍ مِّنْهُ ﴾ [المجادلة: ٢٢].

٤ ـ قال الله تعالى: ﴿قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنَا قُل لَمْ تُوْمِنُواْ وَلَكِكِن قُولُواْ أَسَلَمْنَا وَلَمَا يَدَخُلِ ٱلْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ [الحجرات: ١٤]، فهذه الآيات السابقة جعلت الإيمان قلبيًا، وغير ذلك لا يدخلُ في حقيقةِ الإيمان الذي تكونُ به النجاة من الخلود في النار.

فهذه الآيات تفيد بأنّ الإيمانَ يقع في القلوب والصدور، وهذا هو التّصديق القلبي.

٥ ـ أحاديثُ الشفاعة الصحيحةُ الصريحة، وهي تنصُّ على خروجِ المؤمن من النار، مع أنّه لـم يعمل عملًا خيرًا قطُّ في حياته، من صلاةٍ أو صيامٍ أو زكاةٍ أو غير ذلك مِنَ الواجبات والطّاعات، وهي متعلِّدةٌ وكثيرة، منها: ما رواه أنسُ رضي الله عنه، عَنِ النبيِّ عَلَيْهُ قال: «يخرجُ مِنَ النّارِ مّن قال لا إلهَ إلّا الله، وفي قلبِه وزنُ شَعِيرةٍ مِن خير، ويخرجُ منَ النّار مَن قال لا إلـهَ إلّا الله، وفي قلبِه وزنُ بُرَّةٍ مِن خير، ويخرجُ منَ النّارِ مَن قال لا إلـهَ إلّا الله، وفي قلبِه وزنُ بُرَّةٍ مِن خير، ويخرجُ منَ النّارِ مَن قال لا إلهَ إلّا الله، وفي قلبِه وزنُ ذرَّةٍ مِن خير». قال

أبو عبد الله: قال أبان، حدَّثَنا قَتادة، حدَّثَنا أنس، عن النَّبِيِّ ﷺ: «مِن إيمان» مكانَ «مِن خير» (١٠).

7 ـ وجاء في حديثٍ طويلٍ من أحاديث الشفاعة فيما رواه أبو سعيدٍ الخُدري رضي الله عنه: «فيقولُ أهلُ الجَنّة: هؤلاءِ عُتَقاءُ الرَّحمَن، أدخلَهمُ الجَنّة بِغَيرِ عَملٍ عِملًـوه، ولا خَيرٍ قَدَّمُـوه، فيُقالُ لَهم: لَكُم ما رأيتُم ومِثلَـهُ مَعَه» (٢)، فهذا الحديث يحلُّ على دخولِ المؤمنين الجنّة مع انعدام الأعمالِ مِنهم بما معَهم من التصديق بالشَّهادتين.

٧ ـ مــا رواه أبــو ذَرِّ رضي الله عنه، قال: قال رســول الله ﷺ: «أتانِي آتٍ مِن رَبِّي، فأخبرَني ـ أو قال: بَشّــرني ـ أنَّه: مَن ماتَ مِن أمّتِي لا يُشــرِكُ باللهِ شــيئًا دخلَ الجَنّة». قُلت: وإن زَنَى وإن سَرَق؟ قال: «وإن زَنَى وإن سَرَق»(٣).

٨ ـ مــا رواه أبو هُريرة رضي الله عنه، أنّ رســولَ اللهِ ﷺ، قــال: «قالَ رَجلٌ لم يعمل حَسَـنةً قَط، لأهلِه: إذا ماتَ فحَرِّقوه، ثُــمَّ أذرُوا نِصفَه في البَرِّ ونصفَه في البَرِّ عليهِ لَيُعذّبنّه عَذابًا لا يُعذّبهُ أحدًا منَ العالَمين، فلمّا ماتَ الرّجلُ فعلُوا مــا أمرَهُم، فأمرَ اللهُ البَرَّ فجَمعَ ما فيه، وأمَـرَ البحرَ فجَمعَ ما فيه، ثم الله عَلَوا مــا أمرَهُم، فأمرَ اللهُ البَرَّ فجَمعَ ما فيه، وأنتَ أعلَم، فَغَفَرَ اللهُ لَه» قال: لِمَ فَعَلتَ هَذا؟ قال: مِن خَشيتِكَ يا رَبِّ وأنتَ أعلَم، فَغَفَرَ اللهُ لَه» (٤٠).

٩ ـ ما رواه أبو هريرة رضى الله عنه، قال: كان النبيُّ ﷺ بارزًا يومًا للنّاس،

<sup>(</sup>١) رواه الإمام البخاري.

<sup>(</sup>٢) رواه الإمام البخاري.

<sup>(</sup>٣) رواه الإمام البخاري.

<sup>(</sup>٤) رواه الإمام مسلم.

فأتاهُ جبريلُ فَقال: ما الإيمانُ؟ قال: «الإيمانُ أن تؤمنَ باللهِ وملائكتِه، وكتُبِه، وكتُبِه، وكتُبِه، وبلقائِه، ورسُلِه وتؤمنَ بالبَعث»(١).

• ١ \_ ما رواه عثمان رضي الله عنه، قال: قال رسولُ اللهِ ﷺ: «مَن ماتَ وهو يعلمُ أنّه لا إلهَ إلّا الله، دخَلَ الجَنّة»(٢).

11 \_ حدَّنَا أنسُ بن مالكِ أنَّ النبيَّ عَلَيْهُ، ومعاذُ رَدِيفُه على الرَّحل، قال: "يا مُعاذُ »، قال: لبَّيكَ يا مُعاذَ بنَ جَبَلٍ »، قال: لبَّيكَ يا رَسُولَ اللهِ وسَعدَيك، قال: "يا مُعاذُ»، قال: لبَّيكَ يا رسولَ اللهِ وسَعدَيك ثَلاثًا، قال: "ما مِن أحدٍ يشهدُ أن لا إلهَ إلّا اللهُ وأنّ محمدًا رسولُ الله، صِدقًا مِن قَلبِه، إلّا حرَّمهُ اللهُ عَلَى النّارِ »، قالَ يا رسولَ الله: أفَلا أُخبِرُ بِه النّاسَ فَيستَبشِرُوا؟ قال: "إذًا يَتَّكِلُوا». وأخبَرَ بها مُعاذٌ عندَ موتِه تأثّمًا (٣).

فهذه الأحاديث التي ذكرناها تدل جميعها على أنَّ الأعمال الصالحة والطاعات خارجة عن أصل الإيمان، وأنَّها ليست جزءًا منه، ولا ركنًا فيه، فمن وُجِدَ منه أصل التصديق ولم توجد منه الأعمال فليس بكافر بشهادة هذه الأحاديث كلها، وبشهادة ما سبق من الآيات الكريمة.

وما ذكرناه من أنّ أصلَ الإيمان التّصديقُ هو إجماعُ أهل السّنة والجماعة، ومِمَّن ذكر ذلك أيضًا الإمامُ الطبري، حيث قال: «والصوابُ مِن القول في ذلك عندنا أنّ الإيمانَ اسمٌ للتَّصديق كما قالته العرب، وجاء به كتابُ الله تعالى ذِكرُه

<sup>(</sup>١) رواه الإمام البخاري.

<sup>(</sup>٢) رواه الإمام مسلم.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه. ومعنى قوله: (تأثّماً): أي خوفاً من الإثم المترتب على عدم تبليغ الحديث للناس.

خبرًا عن إخوة يوسف من قيلِهِم لأبيهم يعقوب: ﴿وَمَا أَنتَ بِمُؤْمِنِ لَنَا وَلَوَكُنَا صَلِاقِينَ ﴾ [يوسف: ١٧]، بمعنى: ما أنت بمُصدِّقٍ لنا على قيلِنا، غير أنّ المعنى الذي يُستَحقُ به اسمُ مؤمنٍ بالإطلاق [يريدُ الإيمانَ الكامل]، هو الجامعُ لمعاني الإيمان، وذلك أداءُ جميع فرائض الله تعالى ذِكرُه من معرفةٍ وإقرارٍ وعمل»(١).

وقال الإمام المفسّر ابنُ قتيبة: «الإيمان: هو التصديق، قال الله تعالى: ﴿وَمَاۤ أَنتَ بِمُوْمِنِ لَّنا ﴾ أي: بمُصدِّق لنا، ﴿وَلَوْكُ نَاصَدِقِينَ ﴾ [يوسف: ١٧]، وقال: ﴿ ذَلِكُم بِأَنَّهُ وَإِذَا دُعِى اللّهُ وَحَدَهُ وَعَدَهُ وَإِن يُشَرِكُ بِهِ عَثُونُهُ أَي إغافر: ١٢]، أي: تُصَدِّقوا، والعبد مؤمنٌ بالله، أي مُصَدِّق والله مؤمن: مصدق ما وعدَه، أو قابلٌ إيمانَه، ويقال في الكلام: ما أومن بشيءٍ مِمّا تقول؛ أي ما أصدِّق به (٢٠).

وقال الإمام الكبير إمام القراءات والتفسير أبو عَمرو الداني: «والإيمان بالله تعالى هو التصديت بالقه بالقلب بأنّه الله الواحد الفرد القديم الخالق العليم، الذي: ﴿لَيْسَ كَمِثَلِهِ عَمَى أَوُهُو السّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١]، والدليل على أنّ الإيمان هو الإقرار والتصديق، قوله جل جلاله: ﴿وَمَا أَنتَ بِمُوَّمِنِ لَنَا وَلَوَكُنّا صَدِقِينَ ﴾ [يوسف: ١٧]، يريد بمُصدِق لنا، وكذلك قولُه: ﴿ ذَلِكُم بِأَنَّهُ وَإِذَا دُعِي اللّهُ وَحَدَهُ وَحَدَهُ وَالْكُم بِأَنَّهُ وَإِنَا دُعِي اللّهُ وَحَدَهُ وَحَدَهُ وَالْكُم بِأَنَّهُ وَإِن يُشْرَكُ بِهِ وَتُوَمِّنُوا ﴾ [غافر: ١٢] أي تُصدِقوا، وكذلك قولُه: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاكُم بَانَكُمْ مِنْ مُصدِقين ﴾ [البقرة: ٢٤٨] أي: مُصدِقين ﴾ [البقرة: ٢٤٨] أي: مُصدِقين ﴾ [البقرة: ٢٤٨] أي: مُصدِقين ﴾ [البقرة: ٢٤٨]

<sup>(</sup>۱) الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير (ت ۱۳۰ه)، التبصير في معالم الدين، ط۱، (تحقيق على الشبل)، دار العاصمة، ١٤١٦هـ ١٩٩٦م: ص ١٩٠.

<sup>(</sup>٢) ابن قتيبة؛ أبو محمد عبد الله بن مُسلم الدينوري (ت٢٧٦هـ)، تأويل مشكل القرآن، (تحقيق: إبراهيم شمس الدين)، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان: ص ٢٦٣.

<sup>(</sup>٣) أبو عمرو الداني، عثمان بن سعيد (ت٤٤٤هـ)، الرسالة الوافية لمذهب أهل السنة في =

وقال الإمام القارئ المفسِّر مكيُّ بن أبي طالب في أكثرَ من مَوضِع: "وأصل الإيمان التَّصديق بكلِّ ما الإيمان التَّصديق بكلِّ ما جاء من عندِ الله "(٢).

وقال الإمام المُحدِّث الحافظ البيهقي: «وأمّا الأعمال فإنَّها إيمانٌ لله وللرَّسول بعد وجود الإيمان به، والمراد به إقامة الطّاعةِ على شَرط الاعتراف المتقدِّم، فكان الذي يقابلُه هو الشقاق والعصيانُ دونَ الكفر»(٣).

وبناءً على ما قرَّرنا من أنّ الإيمانَ هو التَصديقُ حكَم أهلُ السّنة إجماعًا بأنَّ مُرتكِب الكبيرة مؤمنٌ ولم يُخرِ جوه من المِلّة، قال الإمامُ النووي: «واعلَم أنَّ مذهبَ أهلِ الحتق أنَّه لا يُكَفَّرُ أحدٌ من أهل القِبلة بذنب، ولا يُكفَّرُ أهلُ الأهواءِ والبِدَع، وأنَّ من جحد ما يُعلَمُ من دينِ الإسلامِ ضرورة حُكِمَ بِرِدَّته وكفره، إلّا أن يكونَ قريبَ عهدٍ بالإسلام، أو نشأ بباديةٍ بعيدة، ونحوه مِمَّن يخفى عليه...»(٤).

<sup>=</sup> الاعتقادات وأصول الديانات، ط١، (تحقيق دغش العجمي)، دار الإمام أحمد، الكويت، ١١٩هـ ١٢٠٠م: ص ١١٩.

<sup>(</sup>۱) القيسي، أبو محمد مكي بن أبي طالب القرطبي المالكي (ت٤٣٧ه)، الهداية إلى بلوغ النهاية، ط۱، كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، جامعة الشارقة، ١٤٢٩هـ ٢٠٠٨م: ج١، ص١٣٠، وأيضًا: ج٩، ص٥٨٣٥.

<sup>(</sup>٢) القيسي، الهداية إلى بلوغ النهاية، مرجع سابق: ج١١، ص١٤٠٠.

<sup>(</sup>٣) البيهقي، أبو بكر أحمد بن الحسين الخراساني (ت٤٥٨هـ)، شعب الإيمان، ط١، مكتبة الرشد، ١٤٤٣هـ ٢٠٠٣م: ج١، ص ٩٢.

<sup>(</sup>٤) النووي، أبو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف (ت٦٧٦هـ)، المنهاج شرح صحيح مسلم ابن الحجاج، ط٢، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٣٩٢هـ: ج١، ص ١٥٠.

#### مذهب السلف والخلف أن أصل الإيمان هو التّصديق:

اشتُهِر عن السلف أنهم يقولون: الإيمانُ قولٌ وعمل، وهو كلامٌ صحيحٌ لا إشكالَ فيه، لكن كيف نفهمُ هذا القول؟ لا بُدَّ من فهمه فهمًا صحيحًا حتى لا يقعَ المسلمُ في التّناقض واتِّهام السّلف بما هم منه بريئون، وهاكَ توضيحَ ذلك:

قال الإمام الغزالي على لسان مَن يسأل عن هذه القضيّة في مذهب السّلف: «وقد اشتُهِر عن السّلف قولهم: الإيمان عقدٌ وقولٌ وعمل، فما معناه؟ قلنا: لا يبعد أن يُعدَّ العملُ مِن الإيمان، لأنَّه مكمِّلُ له ومتمِّم، كما يقال: الرأس واليدان مِن الإنسان، ومعلومٌ أنّه يخرجُ عن كونه إنسانًا بعدم الرأس، ولا يخرجُ عنه بكونه مقطوعَ اليد، وكذلك يُقال للتسبيحاتِ والتكبيراتِ من الصَّلاة، وإن كانت لا تبطلُ بفقدها»(١).

فالقول اللسانيُّ والعمل جعلَهُما السَّلف من الإيمان بمعنى أنَّهما يزيدانه ويكمِّلانه، لا بمعنى أنَّهما جزءٌ من حقيقته، أو ركنٌ من أركانِه.

وحقّق هذه المسألة عند بعض السَّلف الإمامُ العلامة المفسِّر ناصرُ المِلّة والدين البيضاوي، حيث قال في شرحه حديثَ جبريل الذي فيه تحديدُ الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والقدر: «وهذا صريحٌ بأنَّ الأعمالَ خارجةٌ عن مفهوم الإيمان، وأنَّ الإسلامَ والإيمانَ متباينان، كما أشعرَ به قوله تعالى: ﴿ قُلُ لَمْ تُوَمِّنُواْ وَلَكِكن قُولُواْ أَسَّلَمْنَا ﴾ [الحجرات: ١٤]، وإليه ذهب أبو الحسن الأشعريُّ رحمه الله، وقال بعضُ المحدِّثين وجمهور المعتزِلة: الإيمانُ والإسلام عبارتان عن مُعبَّر واحد، وهو المجموع من التصديق بالجَنان والإقرار

<sup>(</sup>١) الغزالي، أبو حامد محمد بن محمد الغزالي الطوسي (ت٥٠٥ه)، قواعد العقائد، ط٢، (تحقيق موسى علي)، عالم الكتب، لبنان، ١٩٨٥م: ص٢٥٩.

باللّسانِ والعمل بالأركان، ويَرِدُ عليهم: أنّه سبحانه عطف الأعمال الصّالحة والانتهاء عن المعاصي على الإيمانِ في مواضع لا تُحصَى، ولو كانت الأعمال داخلةً في الإيمان لما حسن ذلك، وعلى المحدّثين خاصّة أنّه لو كان كذلك لَلزِم خروج الفاسق بفِسقه عن عداد المؤمنين، كما قال المعتزِلة، ولكنّهم أشدُّ أناس إنكارًا لهذه المقالة»(١).

#### علاقة الإيمان بالنّطق والعمل:

وإذا كان أصلُ الإيمان هو التصديق بالقلب مع الإذعان والتسليم، فإنّ الشهادتين وهما: أشهد أن لا إله إلا الله، وأشهدُ أنَّ محمدًا رسول الله، دالّتان على ما في قلب المؤمن من التصديق بالله تعالى وبسيّدنا محمَّد على فهما مظهرٌ من مظاهر الإيمان، وعملٌ من أعمال المؤمنين، يتميَّز به المؤمن عن غيره، وليس النّطق بالشهادتين جزءًا من الإيمان، بل هو دليلٌ على الانقياد لشريعة الإسلام والاعتقاد بها، فقد يعجِز الإنسان لعذرٍ من الأعذار عن النّطق، ومعَ ذلك يكون مؤمنًا بالله تعالى وبنبيه

وأمّا الفرائض والواجبات وسائرُ الأعمال الصّالحة، كالصَّلاة والصَّيام والـزَّكاة والحبِّ وغيرها من النّوافل والصَّدقات والتَّطوُّ عات، هي علامةُ قوّة الإيمان وكمالِه، كلما زادت زاد الإيمان، وذلك لأنّها تزيد الإيمان وتُقوِّيه وتغرِسه في القلب، ونقصان هذه الأعمال يُنقِصُ الإيمان، لكن لا يذهب به بالكُليّة ما دام الإنسانُ مصدِّقًا بالله وبرسوله على وبكلِّ ما جاء به رسولُه على مِمّا هو معلومٌ من

<sup>(</sup>١) البيضاوي، ناصر الدين عبد الله بن عمر (ت٦٨٥هـ)، تحفة الأبرار شرح مصابيح السنة، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، الكويت، ١٤٣٣هـ ٢٠١٢م: ج١، ص٣٠.

الدّين بالضرورة، وهو ما اشتُهِر بين النّاس بأنّه من الدّين بحيث يشترك في العلم به العالمُ والعامّي.

فالقول اللّساني والعمل بالجوارح يُعبِّران عن التَّصديق الإيماني المستقرِّ في قلب المؤمن، والأعمال كمالٌ للإيمان وقوّة فيه، وقد يَعجز الإنسان أحيانًا عن القولِ والعمل، لكنَّ قلبه يكون ممتلئًا بالتّصديق واليقين والإيمان، ومِمّا يدلُّ على هذا الأمر قولُ الله تعالى: ﴿ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَحُسُنُ مَاكٍ ﴾ [الرعد: ٩٢]، فانظر كيف أنَّ الله تعالى خاطبَ المؤمنين بوصفِ الإيمان أولًا، ثمَّ وصفهم بالعمل الصالح ثانيًا، فدلَّ ذلك على أنَّ العمل يكون بعد تحقُّق الإيمانِ والتّصديق.

#### الإيمان يزيد وينقص بزيادة الطّاعات ونقصانها:

وبناءً على ما قرّرناه مِن معنى الإيمانِ والعلاقةِ بينه وبين النُّطق والعمل، فينبغى أنْ يُعلم أنَّ الإيمان يزيدُ بالطاعة، وينقصُ بالمعصية.

والطاعة: فعلُ المأمور به، واجتنابُ المنهيِّ عنه، وأمَّا المعصية فهي مخالفةُ ما أمرَ الله تعالى به.

وهذا القولُ بزيادة الإيمان ونقصانه مبنيٌّ على ما سبق ذِكره من أنّ الإيمان هو التّصديق، وأنَّ القول والعمل مكمِّلان له ومتمِّمان، فمهما كانت حالةُ الأعمال زيادة ونقصانًا عند المؤمن فهو مؤمن، ولا يخرجُ من الإسلام بمجرَّد ارتكاب المعاصى أو التقصير في الطّاعات.

والدليل على أنّ الإيمان يزيدُ قول الله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُواْ لَكُمْ فَالْخَشُوهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَننَا وَقَالُواْ حَسْبُنَا اللّهَ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ ﴾ [آل عمران: ١٧٣]، وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمْ ءَايَنتُهُ, زَادَتْهُمْ إِيمَننَا وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ [الأنفال: ٢]، وقول الله تعالى: ﴿فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ فَزَادَتْهُمْ إِيمَنَّا وَهُمْ يَسْتَبْشِرُونَ﴾ [التوبة: ١٢٤]، وإذا كان الإيمانُ يزيد فهو قابلٌ للنقصان أيضًا.

وختامًا لهذه المسألة المُهِمّة، ينبغي التنبُّه إلى أمورِ ثلاثة:

أولاً: قول أهل السّنة والجماعة بأنّ الإيمان هو التّصديق لا يستلزمُ إنكار كونِ الأعمال من الإيمان، ولكنّ محلَّ كلامِنا في أنَّها هل هي جزءٌ من الإيمان، بحيث إذا انتفت يزولُ الإيمان ويصيئ المؤمن كافرًا، أم أنَّها مكمّلة للإيمان تزيدُ في درجات المؤمن؟ فالصَّواب من ذلك ما بيَّناه سابقًا أنّها مُكمِّلات للإيمان وليست أجزاءً منه، كما هو معتمدُ أهل السّنة والجماعة.

ثانيًا: لا ننكر أنَّ الأعمال من الواجبات الدينيّة، بل هي فرائضُ الله تعالى، ومن تركها عامدًا ولم يَتُب عن ذلك فهو آثمٌ مُتوعَد بالعقاب يوم القيامة، لكنَّ تركه لها لا يصل إلى درجة الكفر، إلّا عند التكذيبِ بها، بل يبقى العاصي مؤمنًا في مشيئة الله تعالى، وينجو من الخلودِ في نار جهنّم.

ثالثًا: مذهب المُرْجِئة مختلف جدًا عن مذهب أهل السّنة والجماعة من الأشاعرة والماتريدية ومَن وافقهم، ويتلخَّص مذهب هو لاء المُرجِئة في أنَّهم يعتقدون أنَّ المؤمن لا تضرُّه المعاصي، وأنّ وعيد العصاة المذكور في القُرآن هو للكافرين فقط، وأمّا عصاة المؤمنين فحالُهم كحال الطائعين يومَ القيامة، وسُمُّوا مرجئة لأنَّهم أخَرُوا المعصية عن مُسمّى الإيمان بالكُليّة، وزعموا أنها لا أثرَ لها في المؤمن، وأنَّه لا يضرُّ مع الإيمان ذنب.

وبهذا نكون قد فرَغنا من المقدِّمة المُهِمّة التي لا بُدَّ منها قبل الابتداءِ بأبواب العقائد الثلاثة: الإلهيّات والنّبوّات والسَّمعيّات.



# الباب الأول الإلهيّات

المقصود بالإلهيّات التي نتناولُها في هذا الباب: تلك المسائلُ المتعلِّقة بمعرفتنا بالله سبحانَه وتعالى، كإثباتِ وجوده سبحانَه وتعالى، وإثباتِ الصفات له عزّ وجل<sup>(۱)</sup>، ونوضّح في هذا الباب معنى كلِّ صفةٍ منها، كما نتكلَّم عمّا لا يجوز في حقّ الله تعالى، ثم أفعاله سبحانه، على ما سيأتي تفصيلُه إِن شاءَ الله تعالى.

وقد رتَّب الإمام السنوسيُّ هذا الباب بطريقةٍ فريدة وافقَه عليها العُلَماء، فجعل المعارفَ الإلهية ملخّصةً في ثلاثةِ جوانب(٢):

الأول: إثبات ما يجبُ لله تعالى، وهي صفاتُ الكمال.

الثاني: نفي ما يستحيلُ عن الله تعالى، وهي صفاتُ النَّقص.

الثالث: معرفة ما يجوزُ لله تعالى.

<sup>(</sup>١) وقد ذُكر هنا الصفات التي يجب على المكلف أن يعرفها بالتفصيل، وليست كمالات الله تعالى منحصرة فيما ذكرناه هنا، بل لا يقدر أحدٌ على الإحاطة بالله تعالى أو صفاته.

<sup>(</sup>٢) إنما جعل العلماء هذه المعارف في هذه الأمور الثلاثة لأنها مبنية على الحكم العقلي، إذ منها ما يكون واجباً، ومنها ما هو مستحيل، ومنها ما هو جائز، فأفردوا كل واحد منها في قسم.

والواجب العقلي ما لا يتصور العقل عدمه، والمستحيل ما لا يتصور العقل وجوده، والجائز ما يستوى في العقل وجوده وعدمه.

#### الصفات الواجبة لله تعالى(١):

وصفات الله تعالى إجمالًا هي كلُّ صفات الكمال، عرَفنا تلك الصِّفات أو لم يكلِّفنا الله لله لم نعرِفها، وهي لا تدخل تحت حدِّ أو حَصر، فنؤمن بها إجمالًا، ولم يكلِّفنا الله تعالى الإيمان تفصيلًا إلا بما قامت عليه الأدلّة اليقينيّة، وهي ثلاث عشرة صفةً يتَّصِف الله تعالى بها: الوجود، والقِدم، والبقاء، والوحدانيّة، والقِيام بنفسه، ومُخالَفة المخلوقات، والعِلم، والإرادة، والقُدرة، والحَياة، والسَّمع، والبَصر، والكلام.

ويجب الاعتقاد أنَّ أضداد هذه الصِّفات مستحيلٌ على الله تعالى، فالله ليس عدمًا، ولا متعدِّدًا، ولا فانيًا، ولا مخلوقًا، ولا مفتقرًا إلى شيءٍ من الحوادث، ولا جاهلًا بأيِّ شيءٍ من الأشياء، ولا عاجزًا أو محدودَ الإرادة أو محدودَ القُدرة، ولا أصمَّ ولا أعمى ولا أبكم.

وأمّا أفعال الله تعالى فيجب على المؤمن أن يعتقد أنّها كلّها من الله تعالى، بقدرته ومشيئته، يجوز أن يفعلَها، ويجوز أن يترك فِعلها، وأنّه لا يجب عليه شيء منها مطلقًا، فهو المالك المتصرّف في الكون.

ونؤمن بكلِّ ما جاءَ في الكتاب والسّبنة من الصِّفات التي ترجعُ في معناها

<sup>(</sup>۱) ذكر بعض العُلَماء ومنهم الإمام السنوسي رحمه الله تعالى قسمًا من الصفات يسمى بالصفات المعنوية، ولم نذكره هنا، وذلك لأنّ هذا القسم مفهوم بالاشتقاق من صفات المعاني، فإنَّ المعنوية هي المنسوبة إلى المعاني، فالسميع مثلًا: هو مَن ثبت له السمع، وهكذا، وأيضًا فإن الصفات المعنوية أحوال باصطلاح المتكلمين، والأحوال عندهم مختلف في ثبوتها كما هو معلوم في الكتب المتخصصة، والبحث فيها غامض قليلًا على الناس، فلأجل هذا كله، ولكفاية ذكر صفات المعاني، ولمناسبة غرض الكتاب وهو إيصال العقيدة الإسلامية دون تعقيد أو غموض، لم نذكرها هنا.

إلى الصِّفات السابقة، ككونه رحيمًا يريد الإحسانَ بخلقه، وكونه غنيًّا لا يحتاج إلى شيء، قال سبحانه: ﴿ سُبُحَنَ رَبِّكَ رَبِّكَ رَبِّكَ رَبِّكَ رَبِّكَ مَا يَصِفُونَ ﴾ [الصافات: ١٨٠].

#### أقسام الصّفاتِ الواجبة لله تعالى:

وعُلَماء أهل السّنة والجماعة يُقسّمون الصِّفات الإلهيّة التي يجب أن نُثِبَها لله تعالى إلى أقسام، وينبغي أن نعلم أنّ صفاتِ الله تعالى في نفسها لا تتجزّأ ولا تنقسِم، لأنّ الانقسام والتجزّؤ هو مِن صفات البشَر، وهو محالٌ على الله تعالى، لكنّ التقسيم المذكور هو للغرضِ التعليميِّ والعلميِّ فقط، لتسهيل حِفظها ومعرِفتها واستحضارِها، وهذه الأقسامُ هي (۱):

#### القسم الأول: الصِّفةُ النَّفْسِيّة:

والصِّفة النفسية هي الوجود، وسُمِّيت نفسيَّة لأنها تُعبِّر عن الله في نفسه من حيث إنّه موجود، قال الله تعالى: ﴿وَيُحَذِّرُكُمُ ٱللَّهُ نَفْسَهُۥ﴾ [آل عمران: ٢٨].

ومعنى إيمانِنا بهذه الصِّفة: أن نؤمن بأنّ الله تعالى موجود، وذلك ثابت بالأدلّة القطعيّة، فإنّه يستحيل وجودُ هذا العالَم بما فيه من سماواتٍ ومخلوقاتٍ وبحار وجبالٍ من دون خالقٍ موجود يكون سببًا في وجود العالم، فلا يُعقَل أن يَخلُق العالَمُ نفسَه، أو أن يكون صدفةً دون خالق يكون له التدبيرُ وإحكام الصَّنعة وإتقانُها.

<sup>(</sup>۱) أشرنا سابقًا إلى أنّ بعض العُلَماء ذكر الصفات المعنويّة، وهي: كونه حيًّا وعالمًا ومريدًا وقادرًا وسميعًا وبصيرًا ومتكلِّمًا، ونحن لم نذكر ذلك هنا، لأنّ هذا القسم مفهوم بالاشتقاق من صفات المعاني، فإنَّ المعنوية هي المنسوبة إلى المعاني، فالسميع مثلًا: هو مَن ثبت له السمع، والعالم مَن ثبت له العلم، وهكذا، فلكفاية ذكر صفات المعاني، ولمناسبة غرض الكتاب وهو إيصال العقيدة الإسلامية دون تعقيد أو غموض، لم نذكرها هنا.

#### القسمُ الثّاني: الصِّفات السّلبيّة:

وسُمِّيت هذه الصِّفات بالسَّلبيَّة لأنها تَسلُب أي: تنفي عنِ الله تعالى النقائِص، وهي خمسُ صِفات:

أ. القِدم، ومعناه: أنّ وجودَ الله تعالى ليس له بداية، وبعبارةٍ أُخرى: نفيُ العدم السابق على وجود الله تعالى، قال الله سبحانه: ﴿هُوَ ٱلْأَوَّلُ وَٱلْآخِرُ ﴾ [الحديد: ٣].

ب. البقاء، ومعناه: أنّ وجودَ الله ليس له نهاية، وبعبارةٍ أُخرى: نفيُ العدم اللاحق على وجودِ الله تعالى.

ج. القيامُ بالنَّفس، ومعناه: أنّ الله تعالى غنيٌّ عن كلِّ ما سواه منَ المخلوقاتِ ولا يحتاج إلى أحدٍ منهم، وبعبارةٍ أُخرى: عدمُ حاجة اللهِ تعالى إلى شيءٍ من العوالم، فهو ليس صفة، ولا مخلوقًا، ولا يحتاج إلى المكانِ أو المحلِّ أو المساعد والمعين، قال الله تعالى: ﴿يَنَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ أَنتُمُ ٱلْفُ قَرَآءُ إِلَى اللّهُ هُو ٱلْغَنِيُّ ٱلْحَمِيدُ ﴾ [فاطر: ١٥].

د. مخالفة الحوادث، والمعنى: أنّ الله تعالى لا يُشبه شيئًا من المخلوقات المُحدَثة، بل يخالفها في ذاتِه وصفاتِه وأفعالِه، فمثلًا: الحوادث مخلوقةٌ والله ليس بمخلوق، وهي أجسامٌ أو أعراضٌ والله ليس جسمًا ولا عرضًا، وهي متحيَّزة مركَّبة والله ليس متحيِّزًا ولا مركَّبًا، بل يجب أن يعتقد العبدُ أنّ له ربًّا خالقًا عظيمًا ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَسَى اللهُ وَهُو السَّمِيعُ الْبَصِيمُ ﴾ [الشورى: ١١].

ه. الوحدانيّة، والمعنى: أنّ الله واحدٌ في ذاته وصفاته وأفعاله، فليس له نِدُّ ولا شريك، وليس لأحدٍ من خلقه صفةٌ كصفته، فهو سبحانه القادرُ المنفرد بالقُدرة، وهو المريدُ المنفرد بالإرادة، وكلُّ صفةٍ له فليس لها مثيل، قال الله تعالى:

﴿ فَلَ هُو اللّهُ أَكُدُ ﴿ اللّهِ الصَّكَمَدُ ﴿ لَهُ يَكِذَ وَلَمْ يُولَدُ ﴾ وَلَمْ يَكُن لَهُ, كُو اللّهُ أَكَ اللّهُ الصَّكَمَدُ ﴾ [الإخلاص: ١-٤]، وأمّا الأفعال التي تكون على وجه التأثير والخَلْق والإيجاد فهي لله وحدَه، ولا يملك أحدُّ شيئًا معَ الله في الفعل والتّدبير والخَلْق، قال الله تعالى: ﴿ اللّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾ [الزمر: ٦٢].

#### القسمُ الثّالِث: صفاتُ المَعاني:

وهذه صفاتٌ إلهيّة أزليّة قديمة (۱) قائمة بذات الله سبحانه وتعالى، لا تُشبه صفاتِ المخلوقات، وليست أمورًا تتغيَّر بتغيُّر الزمان، بل قديمةٌ بقِدم ذات الله سبحانَه وتعالى، وهي سبعُ صفات:

١ ـ الحياة، ومعناها: أنّ الله موصوفٌ بالحياة الكاملة الأبديّة التي لا يَلحقُها مـوتٌ ولا فناء، قـال الله تعالـي: ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱلْحَيِّ ٱلَّذِى لَا يَمُوتُ ﴾ [الفرقان: ٥٥]، وقال سبحانه: ﴿ ٱللَّهُ لا ٓ إِلَا هُو ٱلْحَيُّ ٱلْقَيُّومُ ﴾ [البقرة: ٢٥٥].

ومن معاني هذه الصفة أنّ الله سبحانه وتعالى ليس جمادًا من الجمادات، ولذلك فهو المستحقّ للعبادة لا غيره من الكائنات كما عبدة الحجارة والأصنام والكواكب، قال سبحانه: ﴿ هُوَ ٱلْحَتُ لآ إِلَكَهَ إِلاَّهُوَ فَكَ دُعُوهُ مُغْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ اللهُ الدِّينَ اللهُ الدِّينَ اللهُ الدِّينَ اللهُ الدِّينَ اللهُ الدِّينَ اللهُ اللهِ مَدُ لِللهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [غافر: ٦٥].

٢ ـ العِلم، ومعناه: أنّ الله مُطَّلِع على كلِّ ما كان وما هو كائنٌ وما سيكون منَ الأمور، فكلُّ ما هو كائنٌ فهو لله معلوم، ولا يكون شيءٌ في الوجود لا يعلمُه الله تعالى، ولو وقعَ ذلك لكان الله جاهلًا، تعالى اللهُ عن ذلك عُلُوًّا كبيرًا، قال الله تعالى:

<sup>(</sup>١) الفرق بين الأزل والقدم أنَّ الأزل هو استمرار الوجود في الماضي والمستقبل بدون أوليّة أو آخريّة، وأمّا القدم فهو استمرار الوجود في الماضي بدون أوليّة، والجمع بين الأزلي والقديم لتأكيد المعنى.

﴿ إِنَّكُمْ اللَّهُ ٱلَّذِي لَا إِلَهُ إِلَّا هُو ۚ وَسِعَ كُلَّ شَيْءٍ عِلْمًا ﴾ [طه: ٩٨].

وأمّا الجهلُ فهو وصفٌ للمخلوقات التي لا تحيط علمًا بالأمور، قال الله تعالى: ﴿ عَلِمِ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَا لَهُ وَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [المؤمنون: ٩٦]، ويقول سبحانه: ﴿ وَقَالَ ٱلَذِينَ كَفَرُواْ لَا تَأْتِينَا ٱلسَّاعَةُ قُلَ بَلَى وَرَبِي لَتَأْتِينَكُمْ عَلِمِ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْزُبُ عَنْدُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي ٱلسَّمَوَنِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا أَصْغَرُ مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْبُرُ إِلَّا فِي يَعْزُبُ عَنْدُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي ٱلسَّمَوَنِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا أَصْغَرُ مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْبُرُ إِلَّا فِي عَلَى العبد أن يراقبَ حركاته وتصرُّفاته فيجعلَها على وفقِ الشّرع، لأنَّ الله مُطَّلِعٌ على كلِّ ذلك.

٣-الإرادة، ومعناها: أنّ الله تعالى نافذ المشيئة، يحكم بما يشاء، لا رادً لحُكْمِه، ولا مُعقِّب لقضائِه، فما يحدث في الوجود فهو بمشيئتِه واختياره، فلا يكون إلّا على وفق ما يختاره الله تعالى من قدر وصفة وكيفيّة وحال، وما لم يُرِدْهُ الله فلا يكون أبدًا، قال الله تعالى: ﴿فَعَّالُ لِمَا يُرِيدُ ﴾ [البروج: ١٦]، ويقول سبحانه: ﴿ وَلَا نَقُولَنَ لِشَائَ عِلِي فَعَالُ مَا يُرِيدُ ﴾ [البقرة: ٣٥٣]، ويقول سبحانه: ﴿ وَلَا نَقُولَنَ لِشَائَ عِلِي فَعَلُ مَا يُرِيدُ ﴾ [البقرة: ٣٥٣]، ويقول سبحانه: ﴿ وَلَا نَقُولَنَ لِشَائَ عِلِي فَعَلُ مَا يُرِيدُ ﴾ [البقرة: ٣٥٣]، ويقول سبحانه: ﴿ وَلَا نَقُولَنَ لِشَائَ عِلِي فَاعِلُ ذَلِكَ غَدًا ﴿ وَلَا نَقُولَنَ لِشَاءَ اللهُ وَاذَكُر رَّبَكَ إِذَا نَسِيتَ وَقُلُ عَسَى آنَ يَهُدِينِ رَبِي فَاعِلُ مَا يُرِيدُ ﴾ [الكهف: ٣٣ ـ ٢٤].

٤ ـ القُدرة، ومعناها: أنّ كلَّ الكائنات مخلوقةٌ لله تعالى، وهو مُوجِدها سبحانه وتعالى، ومُخرِجها من العدمِ إلى الوجود، وليس لأيِّ أحد قُدرة أو تأثيرٌ في الإيجاد والخُلق، قال الله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [البقرة: ٢٠]، وقال الله تعالى: ﴿أُولَيْسَ اللَّذِى خَلَقَ السَّمَوْتِ وَالْأَرْضَ بِقَادِرٍ عَلَىٓ أَن يَعْلَقَ مِثْلَهُ مَ بَلَى وَهُو الْخَلَقُ السَّمَوْتِ وَالْأَرْضَ بِقَادِرٍ عَلَىٓ أَن يَعْلَقَ مِثْلَهُ مَ بَلَى وَهُو الْخَلَقُ الْعَلِيمُ ﴾ [يس: ١٨]، وقال سبحانه: ﴿وَكَانَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُّقْنَدِرًا ﴾ [الكهف: ٥٥].

ومِن معاني هذه الصَّفة أنَّ البشر وكلَّ المخلوقات من مَلَكٍ أو إنسٍ أو جانً لا يَقدرون على شيء، ولا تُؤَثر أفعالهم في شيء، فلا يَخلُقون، ولا يَرزُقون، ولا (٣٦) يُحيون و لا يُميتون، ولذلك قال الله سبحانه: ﴿أَفَرَءَيْتُم مَّا تُمَنُونَ ﴿ وَاللَّهُ عَلَّمُونَهُ وَ أَمْ نَخُونَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُونَ اللهُ اللهُ عَلَيْكُونَ اللهُ اللهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُونَ اللهُ عَلَيْكُونَالِكُونَ اللّهُ عَلَيْكُونَاكُونَ اللهُ عَلَيْكُونَاكُونَاكُونَالِكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُ

٥ ـ الكلام، ومعناه: أنّ الله مُتّصف بصفةٍ أزليّة من شانها الدَّلالة على ما في علم الله تعالى، وكلامُ الله ليس ككلام المخلوقين، فهو كلامٌ قديم ليس بحرفٍ ولا صوت، قال الله تعالى: ﴿وَكَلَّمَ ٱللَّهُ مُوسَىٰ تَكْلِيمًا ﴾ [النساء: ١٦٤].

7 ـ السمع، ومعناه: أنّ الله مُتصف بصفة أزليّة تتعلَّق بالمسموعات، وسمع الله صفةٌ قديمة لا تُشبه سمعَ المخلوقين، فكون الله سميعًا لا يقتضي أصمخةً وآذانًا، بل هذه آلاتٌ لسمع المخلوقين، وأمّا الله تعالى الخالق فهو منزّهٌ عن الاحتياج إلى شيءٍ من الآلات والأعضاء والأدوات.

٧- البصر، ومعناه: أنّ الله مُتّصف بصفة يتأتّى بها إدراكُ المبصرات، وبصرُ الله صفةٌ قديمة لا تُشبه بصرَ المخلوقين، قال الله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثَلِهِ عَمَى مُ وَهُوَ الله عَالَى: ﴿لَيْسَ كَمِثَلِهِ عَمَى مُ وَهُوَ الله بصيرًا لا يقتضي حدقاتٍ وأجفانًا، بل هو سبحانه يُبصر ويرى خائنةَ الأعين وما تخفى الصدور.

وصفاتُ الله تعالى هي معانٍ وأمورٌ نُثبتها لله سبحانه، فنقولُ مثلًا: الله مُتّصفٌ بالقُدرة، فمعنى ذلك: أننا نُثبت معنى الاقتدار لله تعالى، وهو التمكُّن من فعل ما يريد، ونفي عنه العَجز، وهو عدم التمكُّن من فعل ما يريد، وهكذا في كلِّ صفة من الصفات الإلهيّة العليا.

# أسماء الله الحسني وصفاته العليا لا تنحصر ولا تنتهي:

ومن المعلوم أنّ أسماء الله تعالى وصفاتِه جميلةٌ جليلة كاملة، وأسماؤه سبحانه هي الأسماء الحسنى، وصفاتُه هي الصفاتُ العليا، وبعضها قد ورد في الكتاب والسّنة، وبعضها لم يَرِد، لأنّ أسماء الله وصفاته وكمالاته لا حَصْرَ لها.

## أسماء الله تعالى وصفاته توقيفيّة(١):

بَحَثَ عُلَماء الاعتقاد والفقهِ في جواز تسميةِ الله تعالى بأسمائهِ ووصفه بصفاتِه، فذهبوا إلى أنّ أسماء الله تعالى وصفاتِه توقيفيّة، أي إنّنا نطلقُها على الله تعالى ونُثبتها له سبحانه بالإذن الشرعي، بأن تَرِدَ في الآيات القرآنيّة الكريمة أو الأحاديث النبويّة الشريفة، وأمّا أن نسمّى الله بما لم يَرد في الكتاب أو السّنة، فلا يجوز شرعًا.

أمّا وصف الله تعالى بوصفٍ معيَّن لم يَرِد في الكتاب أو السّنة، فلِلعُلَماء فيه تفصيل، والأَولى بالناس ألّا يطلقوا على الله تعالى إِلّا ما ورد في الكتاب والسّنة من الأوصاف، فلا يجوز أنْ نُطلِق على الله لفظًا مثل: مهندس العالم، أو: المصمِّم أو: الباني، لأنّ ذلك لم يَرِد في الكتاب والسّنة، ولم يأذن الله به، ولما قد يُوهِمه من معانِ غير صحيحة.

## التنزيه هو موقف أهل السّنة والجماعة في المتشابهات:

ورد في القرآن الكريم والسّنة النبويّة نصوصٌ تدلُّ للوهلة الأُولى على

<sup>(</sup>١) الفرق بين الاسم والصفة: أنَّ الاسم عَلَمُ على الذات، متى أطلق انصرف إلى الذات، مثل: الله. وأمّا الصفة: فهي معنى قائم بالذات، مثل القدرة والعلم والإرادة.

وقد يشتق من الصفات الثابتة لله تعالى أوصاف تجري مجرى الأسماء، فيقال: الله قدير، الله مريد، الله عالم، وهو العالم والقادر والمريد.

تشبيهِ الله تعالى بخَلْقه، وتُسمّى هذه النصوصُ بالمُتَشابهات، لأنّها تشتبهُ على المؤمن عند النظرة الأُولى، وفي الجانب الآخر هناك آياتٌ مُحْكَمات لا اشتباهَ فيها، قال الله تعالى: ﴿ هُو ٱلَّذِي ٓ أَزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِئْبَ مِنْهُ ءَايَكُ مُّ كَمَنَتُ هُنَ أُمُّ ٱلْكِئْبِ وَأُخَرُ مُتَسَبِهَكُ ﴾ [آل عمران: ٧].

وموقفُ أهل السّنة في الآيات والأحاديث المُتشابهة يتمثل في تنزيهِ الله تعالى عمّا لا يليقُ به، فيجب نفيُ التشبيه عنهُ سبحانَه، واعتقاد أنّه لا يُشبه شيئًا من خَلقه، وإرجاع متشابه النصوص الشرعية إلى محكماتها الدالة على وجوب التنزيه ونفي التشبيه، لقولِ الله تعالى في محكم كتابه: ﴿لَيْسَ كُمِثُلِهِ مُتَى مُحُكُمُ وَهُو السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١].

### التفويض والتأويل طريقان مقبولان عند أهل السنة والجماعة:

وضّحنا أن الواجب شرعًا على المُكلَّفين أن يُنزّهوا الله تعالى عن أيِّ معنًى باطل قد يُتوهَم من النصوص المُتشابهة، وهذا التّنزيه أمرٌ واجبٌ لا اختلاف في حُكمِه عند أهل السّنة والجماعة، لكنّهم بعد القيام بواجب التّنزيه اختلفوا اختلاف رحمة في كيفيّة التعامل مع النَّصوص المتشابهة من حيث الخوضُ في تفسيرها وتحديد معناها، وشرح المراد بها، فمنهم مَن أحجمَ عن ذلك، واختار طريقة التفويض، ومنهم مَن أقدمَ عليه بما بيَّنته الشريعة من النُّصوص المُحكَمة واختار هؤلاءِ طريقة التأويل.

والحاصل أنّ كلًّا من هاتَين الطريقتَين مقبولٌ، فلا يجوزُ الإنكار على مَن اختار إحدى الطريقتَين، والأمر المُتّفَق عليه هو التّنزيه كما بيّناه.

وأمّا معنى التفويض والتأويل بالتّفصيل، فهو:

١. التّفويض: هو الاعتقاد القطعيُّ بأنّ التشبيه الـذي يظهرُ من النصِّ ليس
 ٣٩)

مرادًا لله تعالى، وأنّ المعنى المراد به بالضّبط مُفوَّضٌ إلى الله تعالى، أي لا نعلم حقيقة المعنى مع اعتقادنا أنَّ لها معنى في نفسها، لكنّ تحديد المعنى موكولٌ إلى الله تعالى، ولا نحدِّده بشيء، فيقولُ المفوِّض في لفظ ﴿يَدُاللّهِ ﴾ مثلًا الوارد في قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللّهَ يَدُاللّهِ فَوْقَ أَيْدِيمٍمْ فَمَن نَكَثَ فَإِنَّمَا يَنكُثُ عَلَيْ نَفْسِهِ وَ وَهَ اللهِ عَلَى نَفْسِهِ وَهَ وَالله عَلَى اللهُ عَلَيْهُ الله فَيقول: والله أعلم بمراده، وهذا منهج بعض العُلَماء والمفسِّرين من السّلف والخلف (۱).

٢. التأويل: وهو اعتقاد أنَّ التشبية الذي يظهر من النصِّ ليس مرادًا لله تعالى،
 مع تعيين المعنى المراد، كأن يقول في معنى اليدِ مثلًا: ليست جارحة، والمعنى: القُدرة والغَلَبة.

وينبغي العلم أنَّ التأويل السائغ له شَرطان:

- أن يتعذّر حمل اللَّفظ على حقيقتِه اللَّغوية، كالذي ذكرناه في الأمثلة من استحالةِ وصف الله تعالى بصفاتِ خَلْقه.

\_ وأن يكون المعنى الذي يؤول إليه اللَّفظ معنًى محتملًا في اللَّغة قريبًا من السياق موافقًا للأدلَّة الشرعيّة.

<sup>(</sup>۱) اعلم أن المشبهة يرفضون هذا التفويض (تفويض المعنى)، ويزعمون أن المعنى واضح ومعروف، وهو المعنى الحقيقي في اللغة، ويزعمون أن التفويض المقبول هو في الكيف (تفويض الكيف)، علماً أن الكيف هو شكل العضو وطبيعته وهيئته وغير ذلك مما هو من خصائص المخلوقات التي ننزه الله تعالى عنها، كالحجم والطول والعرض والجهة ونحو ذلك.

# معنى مصطلح الإثبات الوارد في بعض كتب الاعتقاد:

وأمّا مصطلح (الإثبات) الذي جاء في بعض الكتب الشرعيّة؛ فإن قُصِد به إثباتُ النصِّ فهو لا يُنافي التّفويض أو التّأويل، لأنّ النصَّ ثابت على الطريقتَين، وإن قُصِد به إثباتُ المعنى، فهو لا يُنافي التّأويل أو التّفويض أيضًا، فالمُفوِّض والمُؤوِّل والمُؤوِّل كلُّ منهما يثبت معنَّى، لكن المُفوِّض لا يعلمه ولا يخوضُ فيه، والمُؤوِّل يعلمه ويشرحه ويُبيِّن القول فيه بحسب اللُّغة وأساليبها والقرائن والأدلّة الشرعيّة.

ويجب التنبُّه إلى أنَّ بعض المشبِّهة يستعمل لفظَ (الإثبات)، ويريد به تشبيه الله تعالى بخَلقه، فيقول في لفظ (يد): نُثبتها كما وردت، وقد يتصور في نفسه معنى التجسيم والتشبيه والأعضاء والجوارح، تعالى الله عمّا يقولون عُلوَّا كبيرًا.

والحقيقة أنّ هذه الألفاظ المتشابهة جاءت في سياقٍ معيَّن، سواء كانت نصوصًا قرآنيّة كريمة أو أحاديث نبوية شريفة، فإذا تأمَّل المسلم تلك النصوص في سياقها ومغزاها وما تشير إليه، لم يخطُر بباله معنى التشبيه أو التّجسيم، فالمراد من قوله تعالى: ﴿ وَاصْبِرَ لِحُكُم رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعَيُنِنَا وَسَبِّح بِحَمِّد رَبِك حِينَ نَقُومُ ﴾ [الطور: ٤٨]، حفظ الله لنبيّه الكريم ﷺ و تثبيت فؤاده لشدة ما يُلاقيه من عَنت الكُفَّار وجحودهم وعنادهم، فإذا فهمنا سياق هذا النصِّ فهمنا المراد من قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّكَ بِأَعَيُنِنَا ﴾، ولم يخطُر بذهن أحدٍ أنَّ الآية الكريمة تثبتُ أعينًا لله تعالى، وأنّ هذه الأعينَ محلُّ ومكانُ لمحمَّد ﷺ،

وأمّا ما ورد عن بعض الأئمةِ المتقدِّمين: «أَمِرُّوها كما جاءَتْ»، فهو قول صحيح، ولا إشكالَ فيه، ومعناه أن نترُك الخوضَ في تفسير معنى هذه النّصوصِ المتشابهة، وهو مذهب التّفويض الذي أشرنا إليه سابقًا، لكنّ هذا يكون مع كمال التّنزيه ونفى التّشبيه، كما بيّناه.

### الله خالق أفعال الناس:

الإيمان بالله تعالى ووحدانيته يقتضي أن نعتقد أن الله تعالى هو الخالقُ لكلِّ شيءٍ في الكون، قال الله تعالى: ﴿ اللّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكُلِلُ ﴾ [الزمر: ٢٦]، فهو سبحانه خالق الشّجر والحَجَر والإنسان، كما أنَّه سبحانه هـو الخالق لأفعال النّاس وحركاتهم وتصرُّفاتهم من خيرٍ أو شَر، قال الله تعالى: ﴿ وَاللّهَ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [الصافات: ٩٦].

وقد يسائلُ سائل: إذا كان الله خالقًا أفعالَ العباد، فما الذي يُحاسَب عليه العبددُ يومَ القيامة، هو اختياره العبددُ يومَ القيامة، هو اختياره الأفعالَ التي يعملُها.

#### العبد مختارٌ أفعاله محاسبٌ عليها:

يُحاسَب العبد على اختياره أفعالَه كلَّها، فكلُّ فعل يفعله باختياره وقصده يدخُل في الحساب والمسؤوليّة، لأنّ التّكليف يكون على الأفعالِ التي اختارها المُكلَّف، والاختيار هو السببُ في الثواب والعقاب، فإنِ اختار المُكلَّف العمل المحرَّم كُتِب عليه الإثم، وكذلك إنِ اختار ترك الواجباتِ يُعاقب على تركه، قال الله تعالى: ﴿ لَا يُكلِّفُ اللّهُ نَفَسًا إِلّا الله تعالى: ﴿ لَا يُكلِّفُ اللّهُ نَفَسًا إِلّا وَسُعَهَا لَهُ المَاكسَبَتُ وَعَلَيْهَا مَا أَكُسَبَتُ ﴾ [البقرة: ٢٨٦].

# معنى القضاء والقدر، وحكم الاحتجاج بأنّ الأمور مقدّرةٌ ومقضية:

القضاء هو ما أراده الله منَ الأمور في الأَزل، وثبَتَ عنده سبحانه وتعالى في علمه الأزلي، والقضاء أمرٌ محتوم، قال سبحانه: ﴿وَكَانَ أَمْرًا مَقْضِيًّا ﴾ [مريم: ٢١].

وأمّا القدر فهو إيجاد الله تعالى الأشياءَ في الواقع على وَفق إرادته وعلمه،

قال سبحانه: ﴿إِنَّاكُلُّ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدَرِ ﴾ [القمر: ٤٩]، فالتقدير هو جعلُ الشيء بمقدارٍ معيَّن، يقال مثلًا: قدَّر المهندس البيت، أي جعله مُصمَّمًا على كيفيّةٍ معيَّنة.

وليس للإنسان أن يعتذرَ بالقضاءِ والقدر ويتركَ واجباته المطلوبةَ منه، فإنّ الاحتجاجَ بذلك معصيةٌ أخرى سيُحاسَب عليها، قال الله تعالى: ﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللّهُ نَفْسًا إِلّا وُسْعَهَا لَهُ لَهَا مَا كُسَبَتُ وَعَلَيْهَا مَا أَكْتَسَبَتْ ﴾ [البقرة: ٢٨٦].

وهذه المسألة مرتبطةٌ بما سبق، فإنّ الإنسانَ يُحاسَب على أفعاله التي يختارُها بنفسه، كأدائه الصلاةَ فيُثابُ على ذلك، وتركه الصلاةَ فيُعاقَب على ذلك، واحتجاجه بأنَّ الأمر كان مقضيَّا ومحتومًا لا يَصِح، فإنّ كلَّ عاقل يعلم أنّه اختار أفعالَه بنفسه، وهذا ما يُحاسَب عليه يومَ القيامة.

ويجب على المؤمن أن يَرضى بقضاء الله وقدره، ومعنى ذلك: ألّا يعترضَ على حُكمِ الله في خَلقه وإيجاده، فلا يجوز أن يتبرَّم بِشــرٍّ وقع له، أو بمصيبةٍ قدرت عليه، فكما يكون فَرِحًا بالعطاء يكون راضيًا بالمنع، ولكلِّ شيء حكمةٌ عند الله تعالى.

وهذا لا يعني أن يرضى المؤمن بالكُفر والمعاصي والكبائرِ والذُّنوب، فإنَّه يجتهد في إصلاح نفسه، وفي الأمر بالمعروف والنّهي عن المنكر بحسَب طاقته وقدرته.

ولذلك اشتُهِر عن العُلَماء أنّهم يقولون: نَرضى بالقضاء أي لا نعترِضُ عليه، ولا نَرضى بالقضاء أي لا نعترِضُ عليه، ولا نَرضى بالمقضيِّ إذا كان معصية، أي نكرهُ وقوعَها، وننهى عنها ونعمل على تغييرها، قال الله تعالى: ﴿ إِن تَكْفُرُواْ فَإِتَ اللّهَ عَنِيُّ عَنكُمُ ۖ وَلَا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ ٱلْكُفُرِ وَإِن تَكُفُرُواْ فَإِتَ اللّهَ عَنِي عَنكُمُ ۗ وَلَا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ ٱلْكُفُرِ وَإِن تَكُفُرُواْ فَإِتَ اللّهَ عَنكُمُ مَا الله تعالى: ﴿ إِن تَكُفُرُواْ فَإِتَ اللّهَ عَنِي عَنكُمُ مَا وَلا يَرْضَهُ لَكُمُ ﴾ [الزمر: ٧].

# حكم ثواب الله تعالى لأهل الطاعة وعقاب أهل المعصية:

وعد الله تعالى المؤمنين \_ فضلًا ورحمة منه سبحانه \_ بأنّ لهم مغفرةً مِنَ الله ( ٤٣ )

وأجرًا عظيمًا، وحَذَّر الكافرين والعصاة عدلًا منه سبحانه بأن لهم عقابًا مِنَ الله وعذابًا أليمًا، وذلك في كثير من الآيات القرآنيّة الكريمة، قال الله تعالى: ﴿ فَأَمَّا اللّذِينَ كَفَرُواْ فَأُعَذِبُهُمْ عَذَابًا شَكِيدًا فِي الدُّنْ الآيات القرآنيّة الكريمة، قال الله تعالى: ﴿ فَأَمَّا اللّذِينَ كَفَرُواْ فَأُعَذِبُهُمْ عَذَابًا شَكِيدًا فِي الدُّنْ الآيُورَهُمُّ وَاللّهُ لا يُحِبُ الظّلِينَ ﴾ [آل عمران: ٥٦ - ٥٧]، وقال الله سبحانه: ﴿ وَمَن يَعْصِ اللّهَ وَرَسُولَهُ, وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ, يُدُخِلُهُ نَارًا خَكِلدًا فِيهَا وَلَهُ, عَذَابُ مُهِينُ ﴾ [النساء: ١٤].

وهذا أمرٌ واضح في الكتاب والسّنة، بل إنّ إجماع المسلمين على ذلك بلا خلافٍ بينهم في ذلك، فالمؤمن بحسّب ما ورد في نصوصِ الشريعة مُثابٌ على طاعته وإيمانه، والعاصي مُعاقَبٌ على معصيته، ومن تاب وأناب تابَ الله عليه.

ومن المعلوم عند أهلِ السّنة والجماعة أنّ الله تعالى مُتَّصفٌ بالإرادة، وإرادته سبحانَه كاملةٌ مُطلقة، لا يحدُّها شيء، فليس مجبورًا على شيء، وليس مُكرَهًا على فعلِ ما.

ومن هنا نقول في حُكْم إثابة أهلِ الطّاعة ومعاقبة أهلِ المعصية: لا يجبُ على الله تعالى شيء، وكيف يجبُ عليه شيءٌ وهو الإله الحق، المعبودُ بحق، الذي لا يجري في مُلكه إلا ما يريد؟!

وقد ورد عنِ النّبيِّ عَلَيْ أنه قال: «سدِّدُوا وقارِبُوا وأَبْشِرُوا، فَإِنَّهُ لا يُدخِلُ أَحَدًا الجنّة عملُه» قالُوا: ولا أنتَ يا رسولَ الله؟ قال: «ولا أنا، إِلَّا أَنْ يَتغمَّدَنِي اللهُ بِمَغْفِرَةٍ ورَحمة» (١)، فهذا يدلُّ على أنّ الثواب للمؤمنين وأهل الطّاعة ليس استحقاقًا، بل هو تفضّلُ من الله وإحسان.

<sup>(</sup>١) رواه الإمام البخاري.

بل نقول: كلُّ فعلٍ من أفعال الله عزّ وجلَّ يجري في الوجود بمشيئة الله وعلمه وقدرته وحكمته، وكلُّ فعلٍ صادر عن الله تعالى فهو حَسنٌ وجميل، والله تعالى إن شاء فعل وإن شاء لم يفعل، لا يوجب أحدٌ عليه شيئًا، قال النبيُّ عَلَيْهُ لبعض بناته: «قولي حينَ تُصبِحين: سُبحانَ الله وبِحَمدِه، لا قُوة إلّا بالله، ما شاءَ الله كان، وما لَم يَشأُ لَمْ يَكُن، فإنَّهُ مَن قالَهُ نَ حِينَ يُصبِحُ حُفِظَ حَتَّى يُمسِي، ومَن قالَهُ نَ حِينَ يُصبِحُ حُفِظَ حَتَّى يُمسِي، ومَن قالَهُ نَ حِينَ يُصبِحُ حُفِظَ حَتَّى يُمسِي، ومَن قالَهُ نَ عِينَ يُصبِحُ حُفِظَ حَتَّى يُمسِي، ومَن قالَهُ نَ عِينَ يُصبِحُ حُفِظَ حَتَّى يُصبِح اللهُ وَقال سبحانه: ﴿ لَا يُشْتُلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ فَلُونَ حَينَ يُمسِي، واللهُ نَ عَن يُعْمِلُ وَهُمْ وَاللهُ عَنَى يُصبِح اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ مَن قالَهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ا

وإثابة الله تعالى العباد على طاعاتهم فضلٌ منه وإحسان، لا بوجوب واستحقاقٍ من العباد، بل طاعاتُ العبد كلُها لا تساوي شيئًا في الحقيقة، لأنّ العبد لا يستحقّ شيئًا على مولاه إلا تفضّلًا وإحسانًا، وقد جاء في الحديث الشريف عن أبي هُريرة، قال: سمعتُ رسولَ الله عَلَيْ يَقُول: «لنْ يُدْخِلَ أَحَدًا عملُه الجَنَّة»، قالُوا: ولا أنتَ يا رسول الله؟ قال: «لا، وَلا أَنَا إِلّا أَنْ يَتغمَّدنِي الله بِفَضلٍ وَرَحْمَة، فَسَدِّدُوا وقارِبُوا، ولا يَتمنّين أَحَدُكُمُ المَوت: إمّا مُحْسِنًا فَلَعَلَّهُ أَنْ يَزْدادَ خَيْرًا، وَإِمَّا مُسِيًّا فَلَعَلَّهُ أَنْ يَرْدادَ خَيْرًا، وَإِمَّا مُسِيًّا فَلَعَلَّهُ أَنْ يَسْتَعْتِب» (٢).

وأمّا عقابه سبحانَه وتعالى للأشقياء فهو عدلٌ منه بما كسبَته أيديهم من الكُفر والأعمالِ القبيحة التي نهى الله تعالى عنها، وقد يعفو الله تعالى عن عُصاة المؤمنين ولو فَعلوا الكبائر ولم يتوبوا عنها، لأنّ ذلك راجعٌ إلى مشيئة الله سبحانَه، فإن شاء عفا عنهم وإن شاء عذّبَهم، وذلك لقول الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرِكُ بِإللّهِ فَقَدِ ٱفْتَرَى إِثْمًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٤٨].

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود.

<sup>(</sup>٢) يستعتب: يطلب من الله العتبي أي الرضا والعذر. رواه الإمام البخاري.

#### معنى السعيد والشقي:

السعيد: المؤمن الذي آمنَ وماتَ على الإيمان، وهو الذي يدخلُ الجنّة بفضلِ الله تعالى، وسُمِّي المؤمن سعيدًا لأنّ السّعادة الحقيقيّة هي في توفيقِ الله تعالى عبدَه للإيمان به، ولأنّ الإيمان بالله أساسُ لكلِّ خير يحصل للعبد، بل كلُّ شيء يصيبُ العبد يهون بالإيمان بالله، وتزول شدَّتُه إذا أرجع أمره إلى الله.

وأمّا الشقيُّ فهو الكافر الذي ماتَ على الكفر، معَ أنه وصَلَته الدعوة وقامَت عليه الحُجّة، وهو الذي يخلد في النار، وسُمِّي الكافر شقيًّا لأنّ الشقاء الحقيقيَّ هو في الجهلِ بالله تعالى، بحيث لا يعرف الكافر أنّ له ربًّا وأنّ له دينًا وأنّ الله أرسل له رسولًا، فتصير كلُّ النعم الظاهريّة غير ذات نفعٍ أو قيمة، لأنّ الكافر يعيش في فراغ روحيٍّ ومعرفيّ عميق لا يعرفه المؤمنون.

وقد جاء عن بعض العارفين أنّه قال: من وجد الله ما فقد شيئًا، ومن فقد الله ما وجد شيئًا، ومن فقد الله ما وجد شيئًا، وما ذلك إلا لأنّ معرفة الله هي رأس كلّ الأمور، نسأل الله أن نموت على الإيمان، سعداء غير أشقياء.

وقد أثبت القرآنُ الكريم هذه المعاني المُهِمّة في آياته الحكيمة، قال الله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَأْتِ لَا تَكَلّمُ نَفْسُ إِلَا بِإِذْ نِهِ ۚ فَمِنْهُمْ شَقِيُّ وَسَعِيدُ ﴿ اللهُ فَأَمّا اللّهِ مَنْهُمُ نَفْسُ إِلّا بِإِذْ نِهِ ۚ فَمِنْهُمْ شَقِيُّ وَسَعِيدُ ﴿ اللّهَ فَأَمّا اللّهِ مَنْهُ وَالْمَقِ اللّهَ مَوْتُ وَالْأَرْضُ إِلّا مَا شَآءَ رَبُّكُ اللّهُ وَاللّهُ فِيهَا مَا دَامَتِ السّمَوَتُ وَالْأَرْضُ إِلّا مَا شَآءَ رَبُّكُ فَعَالُ لِمَا شَآءَ رَبُّكُ عَطَآءً عَيْرَ مَجَذُوذِ ﴾ [هود: ١٠٥ ـ ١٠٨].

## إثبات رؤية المؤمنين لله تعالى يوم القيامة:

أهلُ السّنة والجماعة يُثبتون رؤية المؤمنين ربَّهـم يوم القيامة، ولا ينكرون ( ٤٦ ) ذلك، والأصلُ في هذا الموضوع أن نُسلِّم لله تعالى ولرسوله ﷺ، فالأمر كلُّه لله سبحانه، إن شاء أن نراه رأيناه فضلًا منه ونِعمة، وإن حرمَنا ذلك فلا أحدَ يوجب على الله شيئًا، فالواجب على المسلم ليجيبَ عن هذا السؤالِ أن يعرف من الكتاب والسّنة هل نرى ربَّنا يوم القيامة أو لا.

والجواب عن هذه المسألة واضحٌ في نصوص الكتاب والسّنة، قال الله تعالى : ﴿ وَجُوهُ يُوَمِينِ لِنَا ضِرَةً ﴿ إِنَّ كُمْ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى الل

ويجب التنبُّه إلى أنّ الإيمان برؤية المؤمنين ربَّهم يوم القيامة لا يُنافي الاعتقاد الصحيح بأنَّ الله تعالى ليس كمثلِه شيء، ومنزّه عن الجسميّة والمحدوديّة.

فلذلك يجب أن نعتقدَ أيضًا أنّ رؤيتنا الله تعالى يومَ القيامة ليسَت وَفق طبيعة الرؤية الدنيويّة التي اعتَدناها في حياتِنا، لأنّ الله ليس جسمًا محدودًا كالأشياء التي نشاهدُها في الدنيا، بل يرى المؤمنون ربَّهم سبحانه وتعالى بحسَب ما يليقُ به سبحانه من غير تشبيهٍ ولا تمثيلٍ ولا تجسيم ولا أبعادٍ مكانيّة ولا مسافاتٍ ولا جهات.

والخلاصةُ أنَّ أهل السّنة والجماعة يُثبِتون رؤية المؤمنين ربَّهم يوم القيامة، وفي الوقت نفسه يُنزّهون الله تعالى عن مشابهةِ المخلوقين والاتّصاف بالحدود والحهات والحيِّز والمكان وغير ذلك، وهذا أمرٌ يصعُب تصوُّره بملاحظة القوانين الحسّية التي اعتادها الناس في الدنيا، لكنّه أمرٌ حقّ يجب الإيمان به، والله تعالى

<sup>(</sup>١) رواه الإمام البخاري. تضامّون بالتشديد: لا ينضم بعضكم لبعض في طلب رؤيته لإشكاله وخفائه كما يفعل بالهلال. وتُضامون بالتخفيف: لا يصيبكم ضيم، أي تعب ومشقة.

يومَ القيامة يخرق العادات التي اعتادها النّاس، لأنّه سبحانه هو الخالق للعادات، وهو الخارق لها إن شاء سبحانه (١).

# معنى الاستواء في القرآن الكريم والسؤال عن الله تعالى بلفظ «أين؟»:

لفظ الاستواء في القرآن الكريم يُفهَم في ضوءِ قواعد اللَّغة العربية وأساليب العرب في الخطاب والكلام، وهو في غالب آيات القرآن الكريم يُراد به التّدبير والخَلق، ولذلك قال الإمام الطبريُّ في تفسيره: «وأُولى المعاني بقول الله جلَّ ثناؤه: ﴿ثُمَّ اسْتَوَى إِلى السَماءِ فَسَوّنهُنَ ﴾، علا عليهن وارتفع، فدبرهُن بقُدرته، وخلقهن سبع سماوات»(٢)، وينبغي أن يتنبَّه المسلم إلى أنّ العُلوَّ والارتفاع يُقصد به علوُّ القدرة والتّدبير، لا علوُّ المكان والجهة، فإنّ الله عزّ وجلَّ ليس كمثله شيء، فلا يجوز أن يُوصَف بصفات المخلوقات كالحلولِ في الجهاتِ والانحصارِ في الأمكنة.

ولذلك فالأصل أنّ استعمال عبارة «أين الله؟» بالمعنى الحقيقي غيرُ جائزٍ شرعًا، لأنّ المعنى الحقيقيّ في اللّغة للفظ «أين» السّؤال عن المكان، والله تعالى لا يجوز عليه الحلول في المكان أصلًا، وأمّا إن قُصِد بلفظ «أين؟» المعنى المجازيُّ وهـو السّؤال عن المكانة والمنزلة فجائزٌ شرعًا، وقد ورد هـذا المعنى في كلام عثمان رضي الله عنه أنّه تكلّم عنده صعصعة بن صوحان فأكثر، فقال: أيّها النّاس إنّ هـذا البَجباجَ النّفّاجَ لا يدري ما الله ولا أين الله...، معناه: أنّ حاله في وضع

<sup>(</sup>١) ولو لم تكن رؤية الله تعالى جائزة لما طلبها سيدنا موسى عليه السلام حين قال: ﴿رَبِّ أَرِفِيٓ أَنظُرُ إِلَيْكَ ﴾.

<sup>(</sup>٢) الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير (ت ٢ ١ ه)، جامع البيان في تأويل القرآن، ط١، (تحقيق أحمد شاكر)، مؤسسة الرسالة، ٢٠٠٠م: ج١، ص ٤٣٠.

لسانِه من إكثار الخَطَل وما لا ينبغي أن يُقال كلَّ موضع، كحال من لا يدري أنّ الله سميع لكلِّ كلام، عالمٌ بما يجري في كلِّ مكان (١).

وقد وردت عبارة «أين الله؟» أيضًا في حديث الجارية الذي جاء فيه: «قال: وكانت لي جاريةٌ ترْعَى غَنمًا لي قِبلَ أُحدٍ والْجَوَانِيَّة، فاطَّلعتُ ذَاتَ يَوم، فإذا اللهِ عَد ذَهَبَ بِشَاةٍ مِنْ غَنَمِها، وأنا رَجُلٌ مِن بَنِي آدَم، آسَفُ كَما يَأْسَفُونَ، لَكِنِّي اللهِ عَكُمُّ قَد ذَهَبَ بِشَاوٍ مِنْ غَنَمِها، وأنا رَجُلٌ مِن بَنِي آدَم، آسَفُ كَما يَأْسَفُونَ، لَكِنِّي صَكَكْتُها صَكَّة، فأتيتُ رسولَ اللهِ عَنْهُ، فَعَظُمَ ذَلِكَ عَلَي، قلت: يا رَسُولَ اللهِ أَفَلا أَعْتِقُها؟ قال: «ائتِنِي بها»، فأتيتُه بها، فقالَ لَها: «أَيْنَ الله؟» قالَت: في السَّماء، قال: «مَن أنا؟» قالت: أنتَ رسولُ الله، قال: «أَعْتِقها، فإنَّها مُؤْمِنة»(٢).

وقال الحافظُ ابن فُورَك في شرحِ هذا الحديث: ظاهرُ اللَّغة يدلُّ على أنّ المين» موضوعة للسّؤال عن المكان، وهذا هو أصلُ هذه الكلمة، غير أنّهم قد استعملوها عن مكان المَسؤول عنه في غير هذا المعنى، وذلك أنّهم يقولون عند استعلام منزلة المُستعلَم عند مَن يستعلمُه: أين منزلةُ فلانٍ منك، وأين فلانٌ من الأمير؟ واستعملوه في استعلام الفَرق بين الرُّتبتين بأن يقولوا: أين فلانٌ من فلان؟ وليس يريدون المكان والمحل، بل يريدون الاستفهام عن الرُّتبة والمنزلة، فإذا كان ذلك مشهورًا في اللَّغة احتمل أن يُقال: إنّ معنى قوله ﷺ «أين الله؟» استعلام لمنزلته وقدره عند الجارية وفي قلبها، أي هو رفيع الشّأن عظيم المقدار (٣).

<sup>(</sup>۱) الزمخشري، أبو القاسم جار الله محمود بن عمرو (ت٥٣٨ه)، الفائق في غريب الحديث والأثر، ط٢، (تحقيق علي البجاوي ومحمد أبو الفضل إبراهيم)، دار المعرفة، لبنان: ج١، ص٧٨.

<sup>(</sup>٢) رواه الإمام مسلم.

<sup>(</sup>٣) ابن فورك، أبو بكر محمد بن الحسن بن فورك الأنصاري الأصبهاني (ت ٠ ٦هـ)، مشكل = ( ع ع )

ويقول الإمام الخطابيُّ رحمه الله تعالى: «هذا السّؤال عن أمارة الإيمان وسمة أهله، وليس بسؤالٍ عن أصل الإيمان وصفة حقيقته، ولو أنّ كافرًا يريد الانتقال من الكُفر إلى دين الإسلام فوصَف من الإيمان هذا القدرَ الذي تكلَّمت به الجارية لم يصِر به مسلمًا حتى يشهد أن لا إلهَ إِلَّا اللهُ وأنَّ محمدًا رسولُ الله عَلَيْ، ويتبرأ من دينه الذي كان يعتقده»(١).

وقال الإمام النووي: «قوله على: «أين الله؟» قالت: في السّماء، قال: «من أحاديث أنا؟» قالت: أنت رسولُ الله، قال: «أعتِقها فإنّها مؤمنة»، هذا الحديث من أحاديث الصّفات، وفيها مذهبان تقدَّم ذكرُهما مرّاتٍ في كتاب الإيمان، أحدُهما: الإيمان به من غير خَوضٍ في معناه مع اعتقاد أنّ الله تعالى ليس كمثلِه شيء وتنزيهه عن سمات المخلوقات، والثاني: تأويله بما يَليق به، فمَن قال بهذا قال: كان المراد امتحانُها هل هي موحِّدة تقرُّ بأنَّ الخالق المدبِّر الفعال هو الله وحده، وهو الذي إذا دعاه الدّاعي استقبل السّماء كما إذا صلّى المُصلّي استقبل الكعبة، وليس ذلك الأنّه منحصرٌ في السّماء كما أنّه ليس منحصرًا في جهة الكعبة، بل ذلك الأنّ السّماء قبلةُ المُصلّيين، أو هي مِن عبدةِ الأوثان العابدين للأوثان التي بينَ أيديهم، فلما قالت: في السّماء، علم أنّها موحِّدة وليست عابدةً للأوثان التي بينَ أيديهم، فلما قالت: في السّماء، علم أنّها موحِّدة وليست عابدةً للأوثان التي بينَ أيديهم، فلما قالت: في السّماء، علم أنّها موحِّدة وليست عابدةً للأوثان النه» (٢٠).

<sup>=</sup> الحديث وبيانه، ط۲، (تحقيق موسى علي) عالم الكتب، بيروت، ١٩٨٥ م: ص١٥٨، بتصرف.

<sup>(</sup>۱) الخطابي، أبو سليمان حمد بن محمد بن إبراهيم بن الخطاب البستي (ت٣٨٨هـ)، معالم السنن (شرح سنن أبي داود)، ط۱، المطبعة العلمية، حلب، ١٩٣٢م: ج١، ص٢٢٢.

<sup>(</sup>٢) النووي، المنهاج شرح صحيح، مرجع سابق: ج٥، ص٢٤.

وعليه فإنّ الله تعالى مُنزّه عن أن يحويه المكان، أو يُسأل عنه به به أين؟» بمعناها اللَّغوي الظاهر، وهو الاستعلامُ عن المكان، فإنّه خالق المكان والزّمان، ومن الواجب أن نُعلِّم ذلك للأطفال، وأن نجيبَهم عن أسئلتهم بما يُناسب قدراتِهم وبما يعرِّفهم أنّ الله تعالى مُنزّه عن مشابهة المخلوقات.

#### خاتمة باب الإلهيّات:

هذا ما يتعلَّق بمسائل العقيدة في الإيمان بالله تعالى.

والمعنى الإجماليُّ الذي يجب الإيمان به في هذا الباب وهو خلاصةُ ما سبق: أن نؤمن بالله تعالى مع الإذعان والتَّسليم له سبحانَه، وأن نُثبت له كلَّ صفات الكمال والجلال ما علِمنا منها وما لم نَعلم، ونُنزّهَه عن صفات النَّقص ومشابهة الخَلق في أيِّ شيء، ونثبتَ أنّه خالقُ أفعال النّاس وأنه يُحاسِبهم على ما كان منهم، ويثيبُ المؤمنين برحمتِه وفضلِه، ويعذّبُ الكافرين بعدلِه.

وهذه العقائد الإلهيّة جميعُها متضمَّنةُ في شهادة التوحيد: «لا إلهَ إلّا الله».



## الباب الثاني

### النبوات

من العقائد الإسلاميّة الواجبة على المُكلَّف التابعة للإيمان بالله تعالى، الإيمانُ بالأنبياء صَلواتُ الله وسلامُه عليهم، ولذلك خصَّص عُلَماء أهل السّنة والجماعة بابًا في كتب العقائد لذِكر المسائل المتعلِّقة بالنّبوّات.

وفيما يأتي ذِكرٌ لأهم تلك المسائلِ الاعتقاديّة التي يجب على المُكلَّف أن يعرفَها ويجهلَها، وهي عقائد تزيدُ إيمان يعرفَها ويجهلَها، وهي عقائد تزيدُ إيمان المؤمن بربّه، وتُقوّي عبادته، وتثبّتُ في نفسه دينَ الإسلام، لأنّه أعظم نعمة مِن نعم الله تعالى على البشريّة، كما أنّها عقائد لا يصلُح إيمان المؤمن إلّا بها، لأنّها هي الشق الثاني من شهادة التوحيد: «وأشهدُ أنّ محمدًا رسولُ الله».

وقد اختار بعضُ الأئمّةِ في العقائد كالإمام السنوسيِّ تقسيمَ ما يجب على المُكلَّف اعتقادُه في حقّ الأنبياء إلى ثلاثة أمور:

الأول: الأمور الواجبةُ في حقّ الرُّسل والأنبياء عليهم الصَّلاة والسَّلام.

الثَّاني: الأمور المستحيلةُ في حقّ الرُّسل والأنبياء عليهم الصَّلاة والسَّلام.

الثَّالِث: الأمور الجائزةُ في حقّ الرُّسل والأنبياء عليهم الصَّلاة والسَّلام.

فإذا فَهِم المكلَّف هذه الأشياء وحفظَها كان قد أدَّى ما عليه من الواجب الاعتقاديِّ في حقّ الأنبياء عليهم الصَّلاة والسَّلام.

#### معنى الرسول والنبي:

اخت اربعض العُلَماء أنّ معنى النبيِّ مغايرٌ لمعنى الرَّسول، وهو مذهب جمهور أهل السّنة، واستدلّوا على ذلك بقول الله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلُنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ وَلَا نَبِيٍّ إِلَّا إِذَا تَمَنَّى آلْقَى ٱلشَّيْطَنُ فِى آمْنِيَّتِهِ فَيَنسَخُ ٱللَّهُ مَا يُلْقِى ٱلشَّيْطَنُ ثُمَّ مِن رَّسُولٍ وَلَا نَبِيٍّ إِلَّا إِذَا تَمَنَّى آلْقَى ٱلشَّيْطَنُ فِى آمْنِيَّتِهِ فَيَنسَخُ ٱللَّهُ مَا يُلْقِى ٱلشَّيْطَنُ ثُمَّ مَن رَّسُولِ وَلَا نَبِيٍّ على الرَّسول يُحْرَكِمُ ٱللَّهُ عَلَي الرَّسول يَحْرَكُمُ اللهُ عَلَي المَعْايرة بينهما.

وقال السعد التفتازانيُّ في شرح العقيدة النسَفية: «والرَّسول إنسانُّ بعثه الله تعالى إلى الخَلق لتبليغ الأحكام، وقد يشترطُ فيه الكتاب، بخلاف النبي، فإنَّه أعمُّ »(١).

ومما قيل في الفرق بين الرَّسول والنبيِّ أنَّ الرسول يُعطى كتابًا، بخلاف النبي، فإنه قد يُبعث ولا يكون معه كتابٌ مُستقِل، بل ليجدِّد الدعوة إلى التمسُّك بكتاب سابق.

وعند بعض العُلَماء: الرَّسول والنبيُّ بمعنَّى واحد.

والنبي: إنسانٌ ذكر حرُّ سليم عن كلِّ منفّر طبعًا، أوحيَ إليه بشرع يعمل به، وهو مأمورٌ بأن يبلِّغ الشريعة للنّاس، قال الله تعالى: ﴿ ٱللَّهُ يَصَّطَفِي مِنَ ٱلْمَكَيَ كَتِ وَهُو مأمورٌ بأن يبلِّغ الشريعة للنّاس، قال الله تعالى: ﴿ ٱللَّهُ يَصَّطُفِي مِنَ ٱلْمَكَيَ كَتِ اللهُ وَمِنَ ٱلنَّا اللهُ اللهُ

#### سبب بعثة الرّسل والأنبياء:

أرسل الله تعالى رسلَه وأنبياءَه للنّاس هدايةً لهم إلى طريقِ الحق، ليعرفوا الله

<sup>(</sup>١) التفتازاني، مسعود بن عمر المعروف بسعد الدين (ت٧٩٢هـ)، شرح العقائد النسَفية مع حاشية الخيالي والعصام، المكتبة الأزهرية للتراث، ٢٠٠٤م: ص٣١.

تعالى ويعبُـدوه، ولتبليغهم أوامرَه ونواهيه لينتظمَ أمرُهم وتستقيمَ شـؤونُهم في الحياة، ويبعدوا عن التَّنازع في الأمور، فالرُّسل والأنبياء مُعلِّمون ومُرشِدون ومُربّون للخَلق جميعًا، قال الله تعالى: ﴿ كُمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولًا مِّنكُمْ يَتْلُواْ عَلَيْكُمْ ءَايَنِنَا وَيُزَكِيكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ ٱلْكِنْبَ وَٱلْحِكْمَةَ وَيُعَلِّمُكُم مَّا لَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ (اللهُ فَاذْكُرُونِيَ أَذَكُرُكُمْ وَأَشْكُرُوا لِي وَلَا تَكُفُرُونِ ﴾ [البقرة: ١٥١ ـ ١٥٦].

كما أنّ الله أراد ببعثة الرُّسل للخَلق أن يبتلي النّاس باتّباع الدين القويم، فيظهرَ أهل الحقّ ويتميَّزوا عن أهل الباطل، قال الله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي ٓ أَرْسَلَ رَسُولَهُ، بِٱلْهُدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ، عَلَى ٱلدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ ٱلْمُشْرِكُونَ ﴾ [التوية: ٣٣].

وقال سبحانه: ﴿ كَانَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ ٱللَّهُ ٱلنَّبِيَّنَ مُبَشِّرِي وَمُنذِرِينَ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ ٱلْكِنْبَ بِٱلْحَقِّ لِيَحْكُمُ بَيْنَ ٱلنَّاسِ فِيمَا ٱخْتَلَفُواْ فِيهِ ﴾ [البقرة: ٢١٣].

ومن رحمة الله تعالى أن أرسل إلى الخَلق رسلًا مُبشرين ومُنذِرين، تفضُّلًا منه سبحانه، ولا يجب عليه ذلك، بل هو بمحضِ مِنَّته ورحمته.

# وجوب معرفة أسماء الرسل عليهم الصلاة والسلام:

يجبُ على المؤمن أن يعرفَ الرُّسل المذكورين في القرآن الكريم بأسمائِهم، بمعنى أنَّـه يجبُ أن يعرفَ الجوابَ إذا سُـئِل عن واحدٍ منهم: هل هو رسـولٌ أو لا؟ وهم خمسةٌ وعشرونَ رسولًا ونبيًّا: آدم، ونوح، وإدريس، وهُود، وصالح، وإبراهيم، ولوط، وإسماعيل، واليسَع، وذو الكِفل، وإلياس، ويونس، وإسحاق، ويعقوب، ويوسف، وشُعَيب، وموسى، وهارون، وداؤد، وسليمان، وأيوب، وزكريا، ويَحيى، وعيسي، ومحمَّد صلوات الله وسلامه عليهم جميعًا، ويُستحبُّ

حفظُ أسمائهم جميعًا ليزدادَ المؤمن من حبِّهم واتباعهم ومعرفة كمالاتهم ويَقتدي بهم، وخصوصًا سيدَنا الحبيب محمَّدًا سيَّدَ ولدِ آدم عليه الصَّلاة والسَّلام.

وكذلك يجبُ الإيمان بأنّ الله تعالى بعث رسلًا غير المذكورين في القرآن الله تعالى بعث رسلًا غير المذكورين في القرآن الله الكريم، وإن كُنّا لا نعرف أسماءَهم وبلدانهم وأممَهم، فنحن نؤمنُ برسل الله وأنبيائه مَن عرَفنا منهم ومن لم نعرِف، قال الله تعالى: ﴿وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِّن قَبْلِكَ مِنْ قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُم مَّن لَمْ نَقْصُصْ عَلَيْكَ ﴾ [غافر: ٧٨].

## الواجب اعتقاده في حق الرسل والأنبياء عليهم الصلاة والسلام:

رسل الله تعالى هم سُفَراء الله إلى الخلق، وهم المُبلِّغون رسالة الله سبحانه إلى العباد، ومقامُهم مستمدُّ من إكرامِ الله لهم وتعظيمِه إياهم، فيجب على المؤمن أن يحترم كلَّ رسولٍ أو نبي، وأن يجعلَ في قلبه مرتبةً خاصة لهم، بحيث يحتلُّون في قلبه مكانًا أعلى من مكانة الأب والأُمّ والابن والبنت وكلِّ قريب أو حبيب، بل يجب أن يكون النبيُّ أحبَّ إلى الشخص من نفسه وذاته وكلِّ شيء في العالم، يفتديه بنفسه وماله وأهله، فإنّ الأنبياء هم سببُ النعمة الكبرى، وبهم كانتِ الهداية العُظمى، وبتعليماتهم استقامتِ الحياة الدنيا، وننجو ببركتِهم في الحياة الأخرى، وهم الشّافعون والمُشفّعون عند الله تعالى.

والواجب على كلِّ مكلَّفٍ أن يثبتَ للرُّسل عليهم وعلى نبيِّنا الصَّلاة والسَّلام كلَّ صفة مدحٍ يستوجبها مقام النُبوة، وينفي عنهم كلَّ صفة ذمِّ تُنافي مقامهم العلي، وذلك كما يأتي:

١ ـ الأمانة (العصمة): أي العصمة في القول والفعل، فالله تعالى حَفِظ ظواهرَهم وبواطنَهم في الصِّغر والكِبَر، قبل النُبوّة وبعدها من كلِّ عمل منهيٍّ عنه،
 ( ٥٦ )

أو قول زور أو كذب، قال الله تعالى في وصف رسولِه عليه الصَّلاة والسلام (١٠): ﴿ مُطَاعِ ثُمَّ أُمِينٍ ﴾ [التكوير: ٢١]، وجاء في القرآن وصف سيِّدنا الكليم موسى عليه السَّلام: ﴿ إِنَّ خَيْرَ مَنِ ٱسْتَعْجَرْتَ ٱلْقَوِيُّ ٱلْأَمِينُ ﴾ [القصص: ٢٦]، بل ورد هذا السَّلام: ﴿ إِنَّ خَيْرَ مَنِ ٱسْتَعْجَرْتَ ٱلْقَوِيُّ ٱلْأَمِينُ ﴾ [القصص: ٢٦]، بل ورد هذا الوصفُ في القرآن الكريم في سورة الشُّعراء في حقّ سادتنا الأنبياء نوحٍ وهودٍ وصالح ولوطٍ وشعيب، ﴿ إِنِي لَكُمُّ رَسُولُ أَمِينُ ﴾ [الشعراء: ١٧٨].

وما حُكِي عن الأنبياء صلواتُ الله وسلامُه عليهم ممّا ورد في الكتاب أو السّنة ممّا يكون ظاهره، بل لا بدَّ من تأويله تأويلًا حسنًا متوافقًا مع قواعد اللَّغة العربيّة وسياق النّصِّ الذي ورد، لتكون هذه الظواهر موافقة للعقيدة السليمة مطابقةً للنّصوص القرآنيّة والنّبويّة.

وتجدرُ الإشارة هنا إلى أنّه لا يوجد نصُّ شرعيٌ صحيح صريح يدلُّ على ما يخالِف عصمة الأنبياء صلواتُ الله وسلامُه عليهم، وكلُّ ما ورد ممّا يكون موهمًا يمكن تأويله تأويلًا قريبًا، وهذا يراجَع بتفاصيله في كتب التفسير وشروح الحديث، والكتب الخاصة بمبحث عصمة الأنبياء عليهم السلام، ككتاب عصمة الأنبياء للإمام فخر الدين الرازي (ت٢٠٦ه).

٢ ـ الصدق: وهو مطابقة الخبر للواقع، فلا يخبر النبيُّ عَلَيْ بشيء ويكون مخالفًا للحقيقة، ودليلُ هذه الصِّفة أنّه أُجرِيت على يده المُعجزة، وهي دليل الصِّدق، ولقول الله تعالى: ﴿ وَٱلَذِى جَآءَ بِٱلصِّدُقِ وَصَدَّقَ بِهِ ۚ أُولَكَمٍكَ هُمُ ٱلْمُنَّقُونَ ﴾ [الزمر: ٣٣]، وقول الله تعالى: ﴿ هَنذَا مَاوَعَدَ ٱلرَّحَمْنُ وَصَدَقَ ٱلْمُرْسَلُونَ ﴾ [يس: ٥٢].

<sup>(</sup>١) يذكر عُلَماء التفسير أنَّ «الرسول» في الآية إمّا أن يكون سيدنا جبريل عليه السلام أو سيدنا محمدًا عليه الوجهين فالرَّسول موصوف بالأمانة، وهذا موضع الشاهد من الآية الكريمة.

٣- الفطانة: أي الـذكاء وقوّة الملاحظة كي يُقيموا الحجّة على صدقِ ما يَدعون إليه، ويبطلوا شُبُهات المخالِفين، قال الله تعالى في حقّ سيِّدنا إبراهيم عليه السَّلام: ﴿وَتِلْكَ حُجَّتُنَا ءَاتَيْنَهُ آ إِبْرَهِيمَ عَلَى قَوْمِهِ أَ نَرْفَعُ دَرَجَتٍ مَن نَشَاءً إِنَّ رَبَّكَ السَّلام: ﴿ وَتِلْكَ حُجَّتُنَا ءَاتَيْنَهُ آ إِبْرَهِيمَ عَلَى قَوْمِهِ أَ نَرْفَعُ دَرَجَتٍ مَن نَشَاءً إِنَّ رَبَّكَ السَّلام: ﴿ وَتِلْكَ حُجَّتُنَا ءَاتَيْنَهُ آ إِبْرَهِيمَ عَلَى قَوْمِهِ أَ نَرْفَعُ دَرَجَتٍ مَن نَشَاءً إِنَّ رَبَّكَ عَلَى أَيْلِهُ إِنواع عَلَيْهُ إِلَى اللّه على أبلغِ أنواع الاستدلال بأوجزِ عباراتٍ وأجمع كلمات.

٤ ـ التبليغ: أي أن يبلّغ الرسولُ عن الله تعالى ما أمرَه بتبليغه، قال الله تعالى: ﴿فَإِنَّمَا عَلَيْكَ أَبُكُنُ وَاللّهُ بَصِيرُ اللّهِ بَعِلَا إِلْقِبَادِ ﴾ [آل عمران: ٢٠]، وقال سبحانه: ﴿يَكَأَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِغٌ مَا أَنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكٌ وَإِن لَّمَ تَفْعَلُ هَا بَلَغَتَ رِسَالَتَهُ وَاللّهُ يَعْصِمُكُ مِن النّاسِ إِنّ اللّهَ لَا بَيْغُ مَا أَنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِكٌ وَإِن لَّمَ تَفْعَلُ هَا بَلَغَتَ رِسَالَتَهُ وَاللّهُ يَعْصِمُكُ مِن النّاسِ إِنّ اللّهَ لَا يَهْ مَن اللّهُ لَكُ رسول، يَهْدِى الْقَوْمُ اللّهُ تعالى: ﴿ وَإِبْرَهِيمَ إِذْ فَلَ رسول، فَهِم يسلّغون العباد أنّهم رسلُ الله ليؤمنوا بالله وحدده، قال الله تعالى: ﴿ وَإِبْرَهِيمَ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ اعْبُدُوا اللّهُ وَأَتَقُوهُ ﴾ [العنكبوت: ٢١]، وهذا الخطاب هو خطابُ كلِّ رسولٍ من الله لقومه.

## وجوب نفي النقائص عن الرسل والأنبياء عليهم السّلام:

ويستحيلُ على الرُّسل أضداد الصِّفات الواجبة لهم، فيستحيل أن يتَّصِفوا بالخيانة، أو الكذب، أو البلاهة، أو كتمان الرِّسالة، أو عدم التبليغ.

وما ورد من الرِّوايات التي تثبتُ المعاصي أو الكبائر للأنبياء فهي في غالبها رواياتُ مكذوبة غيرُ صحيحة، قد تكون من رواياتِ أهل الكتاب من أصحاب الإسرائيليات، وهم روَوها بحُكم الثقافة العامّة المحكيّة، لا تصديقًا بها، فلا يجوزُ الأخذُ بها والاحتجاجُ بما فيها، وما ثبت من النُّصوص أو الآثارِ التي تفيد خلاف عصمة الأنبياء فيُمكن تأويلها وحملُها على محملٍ حَسنٍ مقبول، وقد ألَّف العُلَماء

كتبًا مفصَّلة في مثل هذه النّصوص والآثار وكيفيّـة فهمِها فهمًا صحيحًا، ككتاب عصمة الأنبياء للإمام فخر الدين الرازي رحمه الله تعالى.

## الأمور الجائزة في حقّ الأنبياء والرّسل عليهم الصّلاة والسّلام:

الرسلُ والأنبياء عليهم الصَّلاة والسَّلام مُفضَّلون على البشر بما أعطاهم اللهُ إياه من النُبوّة والرسالة، وإجراء المعجزاتِ على أيديهم، وتنزيلِ الكتب عليهم، واصطفائِه لهم، وتعليمه إياهم، وقد أراد الله بحِكمته أن يُجري على ظواهر الأنبياء والمرسلين ما يَجري على غيرهم من البشر بحُكم البشريّة والإنسانيّة.

ولذلك فإنّ الأعراض البشريّة كالمرض والأكل والشُّرب جائزةٌ على الرُّسل، بشرط ألّا يكون شيءٌ منها منقصًا من مراتبهم العَليّة، ومقاماتهم الكريمة، فلا يجوز عليهم الأمراض المنفِّرة كالبرص.

والحكمة من ابتلاء الأنبياء بالأعراض البشريّة هي رفع مقاماتهم العَلِيّة، وزيادة أجورهم عند الله تعالى، وليكونوا محلَّ للقدوة الصّالحة للنّاس جميعًا، فالرُّسل هم بشرٌ من البشر، وإن كانوا خيرَ البشر على الإطلاق.

والخلاصة أنّ الأنبياء والرُّسل هم صفوةُ الله من خَلقه، المُجتبَون لحضرة قُربه وقدسه، طهَّرهم الله من كلِّ رجسٍ أو ضلال، وحلّاهم بأبهى الكرامات وأحسنِ الخِصال، وزانهم بالعِلم والجمالِ والكمالِ والجلال، فصلواتُ الله تعالى وسلامُه عليهم أجمعينَ ما ترنّم شادٍ أو تغنّى ذو مقال.

# النُبوّة فضلُّ من الله تعالى ولا تنال بالا كتساب والاجتهاد:

النُبوّة فضلٌ مِن الله تعالى، وهي اختصاصٌ منه سبحانه، يختصُّ بفضله مَن ( هو )

يشاء سبحانه، قال الله تعالى: ﴿ اللَّهُ يَصَلَّفِي مِنَ الْمُلَكِ حَدَّرُسُلًا وَمِنَ النَّاسِ الله سبحانه: ﴿ اللَّهُ اَعَلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ إِنَّ اللَّهُ سَبِحانه: ﴿ اللَّهُ اَلَحَج: ٥٧]، وقال الله سبحانه: ﴿ اللَّهُ اَعَلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ ﴿ ﴾ [الأنعام: ١٢٤]، فأعلمُ الخَلق وأزكاهم وأنقاهم وأطهرُهم وأفضلُهم على الإطلاقِ هم الأنبياء والمُرسَلون.

وليستِ النُبوّة ثمرة الاجتهاد في العبادة، بل الاجتهادُ في العبادة والزّهد والورع واكتسابُ العلوم والفضائل الحِسّية والمعنويّة مهما بلغَت عظمةُ ولاية صاحبها ودرجةُ قُربه من الحقّ تبارك وتعالى، فإنّه يظلُّ دون منزلةِ الأنبياء والرُّسل، لأنّ النبي يحوز ذلك وزيادةً عليه ما لا يعلمه إلا الله تعالى، فإنّ الفضلَ الحقيقيَّ هو في الاختصاص الإلهيِّ والتقريب الرَّباني، ولا تكون مراتب الأنبياء بمجرَّد العمل الإنساني، بل بتوفيقِ الله واجتبائِه.

قال الإمام السعد التفتازاني: «ولا يبلُغ الوليُّ درجة الأنبياء، لأنّ الأنبياء معصومون مأمونون عن خوفِ الخاتمة، مُكرَّ مون بالوحي ومشاهدة الملك، مأمورون بتبليغ الأحكام وإرشادِ الأنام بعد الاتِّصاف بكمالات الأولياء»(١).

#### ختم النبوّة بسيّدنا محمّد على الله

وممّا يجدر ذِكره هنا أنّ النُبوّة قد خُتِمت بسيّدِنا محمدٍ على فكلُّ مَن ادّعى النُبوّة بعده لنفسه مِنَ المذكورين في التّاريخِ القديم أو الحديث أو فيما سيأتي مِنَ الأزمان هو كاذبٌ كاذب، ضالٌ مُضِل، قال الله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَظُلُمُ مِمَّنِ اَفْتَرَىٰ عَلَىٰ اللهُ تعالى: ﴿ وَمَنْ أَظُلُمُ مِمَّنِ اَفْتَرَىٰ عَلَىٰ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) التفتازاني، مسعود بن عمر المعروف بسعد الدين (ت٧٩٢هـ)، شرح العقائد النسَفية، ط١، (تحقيق: أحمد السقا)، مكتبة الكليات الأزهرية، القاهرة، ١٩٨٧م: ص١٠٥.

وما ادّعاه مسيلمةُ الكذّاب والقاديانيُّ الكندّاب وغيرُهما كذبٌ وزور، وهو حجّةٌ عليهما يومَ القيامة وعلى مَن اتَّبع كذبهما.

### معجزات الأنبياء حق:

والنُبوّة لا تثبت بمجرَّد الادّعاء، بل لا بُدَّ لها من دليلٍ على صدق النَّبِي، وهو المعجزة التي يُجريها الله تعالى على يد النبيِّ تصديقًا له في دعواه، والتي تتنزّل منزلة قول الله تعالى: صدق عبدي فيما يبلِّغُه عنِّى.

فالأنبياء عليهم السَّلام أرسلَهم الله تعالى ليبلِّغوا رسالَته إلى العالمين، ولا يمكن التصديق بهم بمجرَّد التقليد، بل لا بُدَّ من دليلٍ يدلُّ الخَلق على صِدقهم وقولِهم الحق، وأنّ الله تعالى أوحى إليهم وأرسلهم إلى النّاس، وذلك الدليلُ هو المعجزة.

والمعجزة هي: «أمرٌ خارق للعادةِ مقرونٌ بالتّحدي معَ عدم المعارضة»(١).

والمعجزة عند عُلَماء الاعتقاد هي: أمرٌ يخرق القوانين الطبيعيّة المعتادة، كانقلاب العصاحيّة تسعى، وخروج الماء من بين أصابع النبيّ عَيَيّ، وانشقاق القمر، ويقترن هذا الأمر الخارق بدعوى النُبوّة، وإنّما يُجريه الله تعالى على يدِ الرسول أو النبيّ ليتحدّى الناس أن يأتوا بمثله ويَعجزوا عن ذلك، فيكون عجزهم دليلًا على أنّه مُرسَل من عند الله تعالى.

فالمعجزةُ في الحقيقةِ هي فعلُ الله تعالى، وليست فعلَ أحدٍ من الخَلق، لأنّ

<sup>(</sup>۱) الأمير، محمد بن محمد (ت١٢٣٢هـ)، حاشية الأمير على إتحاف المريد شرح جوهرة التوحيد، ط١، دار الكتب العلمية، ١٤٢٢هـ ١٠٠١م: ص٢٨٨.

العاداتِ التي في الكونِ لا يخرقُها إلا الله تعالى الذي أجراها، لذلك قال الإمامُ الباقِلاني: «المعجزاتُ هي أفعال الله تعالى الخارقةُ للعادة، المطابقةُ لدعوى الأنبياء وتحدّيهم للأمم بالإتيان بمثلِ ذلك»(١).

ومعجزات الأنبياء كثيرة جدًّا، ومن أشهرها:

معجزة سيِّدنا صالح عليه السَّلام: إخراج النَّاقة من الحَجَر، قال الله سبحانه وتعالى: ﴿وَمَا مَنْعَنَا أَن نُرُسِلَ بِٱلْآيَنَ إِلَّا أَن صَكَذَبَ بِهَا ٱلْأُوَّلُونَ وَءَانَيْنَا ثَمُودَ ٱلنَّاقَةَ مُجْصِرَةً فَظَلَمُواْ بِهَا وَمَا نُرِسِلُ بِٱلْآيَنَ فَإِلَّا تَخُوِيفًا ﴾ [الإسراء: ٥٩].

معجزة سيِّدنا موسى عليه السَّلام: انقلابُ العصاحيّة، قال الله تعالى: ﴿ وَأَلِّى عَصَاكُ ۚ فَلَمَّا رَءَاهَا تَهَتُرُ كَأَنَّهَا جَآنُ وَلَى مُدْبِرًا وَلَمْ يُعَقِّبُ يَمُوسَىٰ لَا تَخَفُ إِنِي لَا يَخَافُ لَدَى اللهُ تعالى: ﴿ فَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَىٰ أَنِ اَضْرِب الله تعالى: ﴿ فَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَىٰ أَنِ اَضْرِب بِعَصَاكَ الله تعالى: ﴿ فَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَىٰ أَنِ اَضْرِب بِعَصَاكَ الله تعالى: ﴿ فَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَىٰ أَنِ اَضْرِب بِعَصَاكَ الله تعالى: ﴿ فَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَىٰ أَنِ اَضْرِب بِعَصَاكَ الله تعالى: ﴿ فَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَىٰ أَنِ السَّعِرِ السَّعِرَاء: ٣٣].

<sup>(</sup>١) الباقِلاني، القاضي أبو بكر بن الطيب (ت٣٠٤هـ)، الإنصاف فيما يجب اعتقاده، ولا يجوز الجهل به، (تحقيق محمد زاهد الكوثري)، المكتبة الأزهرية للتراث، مصر: ص٥٨.

معجزاتُ سيِّدنا محمَّدٍ عَيَّةِ: القرآنُ العظيم الذي هو المعجزةُ الكبرى الخالدة، وتسبيحُ الحصابين يديه الشريفتين، وانشقاقُ القمر، وإلقاءُ البركة في الطعام القليل، حتى أطعمَ جيشًا من كيسِ تمر، ونبعُ الماء من بين أصابعه الشَّريفة، وحنينُ الجذع إليه، وغير ذلك ممّا ورد في كتب السّنن والآثار والسِّير، ككتاب «دلائل النبوة» للإمام المحدث الحافظ أبي بكر البيهقي.

هـذا ختام باب النبوّات، وقد تعرَّفنا فيه إلى أهم ما يجب على المُكلَّف معرفتُه فيما يتعلَّق بالأنبياء والرُّسل وصفاتِهم وما يجب لهم مِنَ الصِّدق والأمانة والتَّبليغ والفطانة، وما يستحيلُ عليهم من الكذبِ والمعصية وكتمان الدَّعوة، وما يجوز عليهم من الأعراض البشريّة والأمراض.



### الباب الثّالث

#### السمعيات(١)

نتناول في هذا الباب مسائل العقيدة الإسلاميّة التي نعرِ فُها من جهة السَّمع؛ أي ما نتلقّاه من الخبر الصّادق، فهي إمّا مذكورةٌ في القرآن الكريم وإمّا مرويّةٌ في السّنة النبويّة المطهَّرة، وذلك كإثبات ما يكونُ من الأحداثِ بعد الموت، إمّا في البرزخ من نعيم القبر أو عذابه، وإمّا ما يكونُ يوم القيامة من حشرٍ ونشرٍ وميزانٍ وصراط، وغير ذلك من الأمور التي نتلقّاها بالسَّمع من الأدلّة الشرعيّة الصحيحة.

## سيّدنا محمّد على أفضل الخلق:

أفضل الخَلقِ على الإطلاق سيِّدنا محمَّدٌ عَلَيْهُ، ثمَّ يأتي بعده أُولو العَزم من الرسل عليهم السلام، وهم ساداتنا: نوح وإبراهيم وموسى وعيسى، ثمَّ بقيّة الرُّسل، ثمَّ بقيّة الأنبياء، ثمَّ الملائكة، عليهم جميعًا أفضلُ الصَّلاة وأزكى السَّلام، هذا هو القول المُختار عند طائفةٍ من عُلَماء أهل السّنة والجماعة، والله تعالى أعلم.

و لا إشكالَ في القول بتفضيل بعضِ الأنبياء على بعض، لقولِ الله تعالى: ﴿ تِلْكَ ٱلرَّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ مِّنْ كُلَّمَ ٱللَّهُ ۗ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَاتٍ ﴾ [البقرة: ٢٥٣].

### الإيمان بوقوع حادثة الإسراء والمعراج:

يجب أن نؤمن أنَّ الله قد أكرم نبيَّه بأن أسرى به يقظـةً ليلًا على البراق من مكّة المكرَّمة إلى القدس الشريف بالرّوح والجَسد.

ونؤمن أنّه عُرِج به يقظةً \_ روحًا وجسدًا \_ بصحبةِ جبريلَ عليه السّلام من القدس الشريف إلى سِدرة المُنتهى فوق السماوات السبع إلى حيثُ شاءَ الله تعالى.

وقد وردت حادثة الإسراء في صريح كتاب الله تعالى: ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِى أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ عَلَيْ اللّهِ مِنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَا اللّذِى بَرَكْنَا حَوْلَهُ لِلْزِيهُ مِنْ اَيَئِناً إِنَّهُ هُو السّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الإسراء: ١]، وأمّا المعراج فهو محلُّ إجماع عند المسلمين لما تواتر في ذلك من الأخبار الصحيحة عن النبيِّ الصادقِ عليه الصَّلاة والسَّلام، ولا يجوز أن يستدل بثبوت المعراج على إثبات المكان لله تعالى، لأن ذلك ينافي تنزيه الله سبحانه عن المكان والزمان ومشابهة المخلوقات، بل العروج كان للنبي عَلَيْ في الأمكنة التي خلقها الله تعالى وخلق ما فيها من مخلوقات.

وقد سبق سيِّدُنا أبو بكر الصِّديق كلَّ النّاس بالتّصديق بالإسراء والمعراج، ولُقِّب لأجل ذلك بالصِّدق، لأجل مبالغتِه في وصف النبيِّ ﷺ بالصِّدق واتّباعه فيما أَخبَر.

#### براءة السيّدة عائشة ممّا قذفها به المنافقون:

يجب اعتقاد براءة السيِّدة عائشة رضي الله عنها ممّا اتّهمها به المُنافِقون، واعتقاد خلاف ذلك يُوقع صاحبه في الكفر إن كان عارفًا بورود تبرئتها في القرآن الكريم؛ لأنه يكذِّب صريح القرآن، قال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ جَآءُو بِٱلْإِفْكِ عُصَبَةٌ مِنكُرُ لَكُمْ اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

### أفضل النّاس بعد الأنبياء عليهم الصّلاة والسّلام:

الأُمّة الإسلاميّة أفضلُ الأمم، لقول الله تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِأَلْمَعُرُوفِوَتَنَهُونَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَتُؤَمِّنُونَ بِأُللَّهِ ﴾ [آل عمران: ١١٠]، وإنّما كانتِ الأُمّة الإسلاميّة أفضلَ الأمم لما تفوَّقت به على سائرِ الأُمم من الأمرِ بالمعروف والنَّهي عن المُنكر والإيمان بالله تعالى.

والصحابةُ الكرام أفضلُ الأُمّة بعد رسولِ الله ﷺ، ثمَّ التابعون، وذلك لما شَهِد به النبيُّ ﷺ، ثمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُم ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُم ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُم ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُم »(١).

وأفضلُ الصَّحابة الخلفاءُ الراشدون: أبو بكر، وعُمر، وعثمان، وعلي، رضي الله عنهم جميعًا، وأفضليَّتُهم حسَب ترتيب تولِّيهم الخلافة.

ويليهم في الفضلِ بقيّةُ العشَـرة المُبشَّرين بالجنّة، وهم: طلحة بن عُبيد الله، والزُّبير بن العوام، وعبد الرَّحمن بن عوف، وسعد بن أبي وقّاص، وسعيد بن زيد، وأبو عُبيدة عامر بن الجراح، ثمَّ أهل بدر، فأُحُد، فأهل بيعةِ الرّضوان.

## مكانة الصحابة وموقف المسلم من الاختلاف الذي وقع بينهم:

الصحابة أفضل النّاس بعد الأنبياء، وجميعُهم عُدُول، ولا يجوزُ الطّعن فيهم ولا الله تعالى: ﴿وَٱلسَّدِيقُونَ ٱلْأَوَّلُونَ مِنَ وَلا الانتقاصُ منهم، فهم خِيرة الخِيرة، قال الله تعالى: ﴿وَٱلسَّدِيقُونَ ٱلْأَوَّلُونَ مِنَ اللهُ عَالَى: ﴿وَٱلسَّدِيقُونَ ٱلْأَوَّلُونَ مِنَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَٱكُو اللهُ مَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَٱكُو اللهُ مَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَاللهُ مَنْهُمْ جَنَّتِ لَا اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَاللهُ مَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَاللهُ مَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَاللهُ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَاللهُ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَاللهُ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَاللهُ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَاللهُ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَاللّهُ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَاللّهُ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَيْ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَاللهُ مُ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَلُولُ وَلُولُ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَوْلُولُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَوْلُولُ اللهُ وَلَاللهُ اللهُ وَلَوْلُولُ اللّهُ اللّهُ وَلَوْلُولُ اللهُ اللّهُ وَلَاللهُ وَلَوْلُولُ اللّهُ اللّهُ وَلَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَوْلُولُ اللهُ وَلَوْلُولُ اللّهُ اللّهُ وَلَاللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) رواه الإمام مسلم.

التَرضِّي على الصحابة جُملةً دون استثناء أحدٍ منهم، ولا يجوز الانتقاصُ منهم أو التقليل من شأنهم.

ومعَ الفضيلة الثابتة للصَّحابة فهم بشرٌ غير معصومين، وما وقع بينهم من تشاجُرٍ واقتتال، فالأسلم لدين المسلم ألّا يخوضَ فيه، ويكفي أن نُحبَّهم جميعًا، وقد قرَّر علماؤنا أنّ الصَّحابة الذين وقع بينهم تشاجرٌ واقتتالٌ كانوا مُجتهِدين، فمن أصابَ منهم فله أجران، ومن أخطأ فله أجر.

# اتباع المسلم إمامًا من الأئمة الفقهاء الأربعة:

يجب على المُكلَّف أن يعمل بأحكام الشريعة الإسلاميّة، وليتمكَّن من العمل لا بُدَّ له من تحصيلِ العلم بما هو مطلوبٌ منه، ولذا يجب على المسلم غيرِ المجتهد أن يقلِّد أحد المذاهبِ الأربعة الفقهية ليتمكَّن من العمل بالأحكام الشرعيّة، والمذاهبُ المتَّبعة هي: الحنفيُّ والمالكيُّ والشافعيُّ والحنبلي، قال الإمام اللقاني:

فواجبُ تقليدُ حَبرٍ منهم كذا حَكى القومُ بلفظٍ يُفهم وأمّا في العقائد فمِنَ المعلوم أنّه لا يجوز التقليدُ فيها، بل يجب على المُكلَف أن ينظر نظرًا صحيحًا ليعرِف ربّه سبحانه وتعالى، ونبيّه على الأدلّة الصّحيحة لا بمجرّد التقليد.

وأمّا أئمّةُ المسلمين المعتبَرون في العقائد الدينيّة الذين اشتُهِروا وصارت لهم مذاهبُ متبوعة، فهما الإمامان: أبو الحسن الأشعري، وأبو منصور الماتريدي، واشتُهِر أتباعهما بالأشاعرة والماتريديّة، وهم غالب أهل السّنة والجماعة، والاتّباع في العقائد ليس من باب التقليد، بل هو من باب النّظر الصَّحيح والمعرفة

المُؤيَّـدة بالدليل العقليِّ والنقلي، لأنَّ الاتِّباع هـو الموافقةُ عن دليل، وأما التقليد فهو الموافقة دون دليل.

وأمّا في التصوُّف والسُّلوك فمن أبرز الأئمة: الإمام الجُنَيد، والإمام عبد القادر الجيلاني، والإمام أحمد الرِّفاعي، والإمام أبو الحسن الشاذلي.

والواجب على المُكلّف على كلِّ حالٍ أن يَرجِع في أسئلته الدينيّة التي لا يعلمُها إلى أهل العلم المعتبرين من أتباع المذاهب الأربعة الذين عُرِفوا بالتقوى والدين والعلم والورع، وذلك لأنّ المسلم أحيانًا قد لا يعرِفُ القول الصَّواب، لكونه ليس من أهل الاختصاص، فيسأل مَن أُوتِي العِلم والتقوى، فيكون بذلك عاملًا بقول الله تعالى: ﴿فَسَعَلُوا أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعَلَمُونَ ﴾ [النحل: ٢٣].

### معنى الوليّ ومكانة الأولياء الصالحين:

وقد عرَّفه الإمام السعد التفتازاني: «الوليُّ هو العارِف بالله تَعالى وصِفاته المواظبُ على الطَّاعات المُجتنِب عن المعاصي المُعرِض عن الانهماكِ في اللَّذاتِ والشَّهَوات»(١).

<sup>(</sup>١) السعد التفتازاني، سعد الدين مسعود بن عمر (ت٧٩٣هـ)، شرح المقاصد في علم الكلام، دار المعارف النعمانية، باكستان، ١٤٠١هـ ١٩٨١م: ج٢، ص٢٠٣.

#### كرامات الأولياء:

وأمّا الكرامات فإنَّ أعظم الكرامةِ هي الاستقامة، ومجانبةُ معاصي الجوارح والقلوب، وعدمُ الوقوع فيها مُطلقًا، وهـذا أمرٌ صعب جدًّا، لا يُوفَّق له إلا القليلُ من الناس، فهؤلاء همُ الأولياء.

وأمّا الكرامة بمعنى خرقِ العادة الظاهرة فهو أمرٌ جائزٌ عند أهل السّنة والجماعة، وهو ثابت لا يُنكَر، ومَروِيٌّ عن كثيرين بطرقِ صحيحةٍ ومتواترة، ومن ذلك ما ذكره الله تعالى في قصّةِ مريم عليها السَّلام: ﴿كُلُما دَخُلُ عَلَيُها الرَّرِيَّا الْمَعْرَابَ وَجَدَ عِندَها رِزْقًا قَالَ يَكُمْ يَمُ أَنَى لَكِ هَذَا قَالَتَ هُوَ مِنْ عِندِ اللَّهِ إِنَّ اللّه يَرُزُقُ مَن يَشَاهُ الْمِعْرَابَ وَجَدَ عِندَها رِزْقًا قَالَ يَكُمْ يَمُ أَنَى لَكِ هَذَا قَالَتَ هُوَ مِنْ عِندِ اللّه يَرُزُقُ مَن يَشَاهُ بِعَني حِسَابٍ ﴾ [آل عمران: ٣٧]، وفسَّر بعض عُلَمائنا هذا الرِّزق بأنّه طعامٌ من عند الله يأتي للسيِّدة مريم دون كسبٍ منها أو معاونةٍ من إنسان، بل هو من الله تعالى رزقٌ خالص، بحيث كان ثمرُ الصيفِ يأتيها في الشتاء، ولذلك تساءلَ عنه سيدُنا زكريا عليه السَّلام.

وقد وقعتِ الكراماتُ للصَّحابة رضوان الله عليهم، فهذا عُمر بن الخطّاب ينادي من المدينة المنورة في جيشٍ بعيد فيسمعُ قائدُ الجيش صوتَ عُمر، معَ بُعد المسافة، وقد وردت هذه القِصّة في كتاب «فضائل الصَّحابة» لأحمد بن حنبل، عن عبد الله بن عمر، أنَّ عُمر بنَ الخطاب بعث جيشًا، وأمَّر عليهم رجلًا يُدعى سارِية، قال: فبينا عُمرُ يَخطُب النّاسَ يومًا، قال: فجعلَ يَصيحُ وهو على المِنبَر: يا سارية الجبل يا سارية الجبل، فقَدِم رسول الجيش فسأل فقال: يا أميرَ المؤمنين لقينا عدوًا فهزمونا، فإذا بصايح يصيح: يا سارية الجبل يا سارية الجبل، فأسندنا ظهورنا بالجبل فهزمهم الله (١/ ٢٦٩).

### مكانة الدعاء في الإسلام وأثره في حياة العبد:

الدعاءُ عبادة يُثاب عليها صاحبها، وهو مستجابٌ إذا توفرت فيه شروطُ الاستجابة، والاستجابةُ أنواع:

١ ـ أن يُعطى العبدُ عينَ ما طلب، أو خيرًا منه.

٢ ـ أن يُدفَع عنه من السُّوء مثلُ ما طلب أو أكثر، أو يُخفف عنه البلاء.

٣ أن يُدَّخَر له أجرُ الدعاء وثوابُه إلى الآخرة.

فالدُّعاء كالدَّواء، أي هو سبب من الأسباب قد يؤثِّر، وقد لا يؤثِّر، كلُّ ذلك بمشيئة الله تعالى.

ولكن ينبغي للمسلم أن يتمسَّك بالدُّعاء، فإنَّه قوتُ الرُّوح، ودواءُ الجروح، ولكن ينبغي للمسلم أن يتمسَّك بالدُّعاء، فإنَّه قوتُ الرُّوعاء مخُ العبادة»(١)، وبه تُحَقق الأمانيُّ والآمال، ولذلك ورد أنَّ النبيَّ ﷺ قال: «الدُّعاء مؤ عبوديّة العبد لربِّه سبحانه وتعالى، وهو شرفُه وعِزه أمام الله، كما أن الدُّعاء يصرف العبد عن التذلُّل للخَلق.

وألفاظ الدُّعاء التي يدعو بها العبدُ ربَّه سبحانه وتعالى كثيرةٌ جدًّا، وليس هناك تحديدُ شيء معيَّن من ألفاظ الدُّعاء يجب على المؤمن أن يلتزمَه، فهناك ألفاظ وردت على ألسنة الأنبياء عليهمُ السَّلام في القرآن، ومنها ما وردَ على لسان النبيِّ عَيْد، كما في كتاب الأذكارِ للإمام النَّووي، ومنها ما ورد في كلماتِ الأولياء والصَّالحين كالأوراد ووظائف الذِّكر، ومنها ما يمكن أن يَتلفّظ به كلُّ واحدٍ من المسلمين بحسب قدرته واستطاعته ومعرفته، ويكفى أنَّ الله تعالى حثّ المؤمنين على الدُّعاء بصورة

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي.

واسعة، فقال سبحانه: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِّى فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعُوةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُواْ لِي وَلْيُؤْمِنُواْ بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٦].

## معنى الرّوح:

يجب الاعتقادُ بوجود الروح لأنّ القرآن الكريم أخبر عنها، وكذلك السّنة الصحيحة، ونُفوِّض علم حقيقتها إلى الله عزَّ وجل، قال الله تعالى: ﴿ وَيَسْئَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوجَ قُلِ ٱلرُّوجَ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّي وَمَا أُوتِيتُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ [الإسراء: ٨٥].

## الإيمان بالملائكة والكتب الإلهية

يجب على المؤمن أن يعرف أن لله تعالى ملائكة مقربين، وأن الله تعالى أنزل كتباً على الرسل السابقين صلوات الله تعالى وسلامه عليهم أجمعين.

وقد ثبت ذلك في القرآن الكريم، وفي السنة النبوية المطهرة، ومما جاء من ذلك:

\_ قال الله تعالى: ﴿ ٱللَّهُ يَصْطَفِى مِنَ ٱلْمَلَيْ كَةِ رُسُلًا وَمِنَ ٱلنَّاسِ إِنَّ ٱللَّهُ سَكِمِيعُ بَصِيرٌ ﴾ [الحج: ٧٥].

- قال الله تعالى: ﴿ لَكِنِ ٱللَّهُ يَشَّهَدُ بِمَا أَنزَلَ إِلَيْكَ أَنزَلَهُ ، بِعِلْمِ مِ وَٱلْمَلَامِ كَةُ يَشْهَدُونَ وَكَفَى بِٱللَّهِ شَهِيدًا ﴾ [النساء: ١٦٦].

\_قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ قُواْ أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَيْحِكُمْ فَالْوَرْمَا وَلَوْدُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَيْحِكُمُ فَالْوَرْمَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [التحريم: ٦].

\_ قال الله تعالى: ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِّهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ ۚ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللّهِ وَمَكَيْمِ وَاللّهُ تَعالَى اللهِ عَالَمُ اللّهُ عَالَمُ اللّهُ عَالَمُ اللّهُ عَالَمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَمُكَنِّهِ وَرُسُلِهِ وَرُسُلُهُ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهُ وَرُسُلِهِ وَلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ ﴾ [البقرة: ٢٨٥].

ـ قال الله تعالى: ﴿ يَآأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ ءَامِنُواْ بِاللّهِ وَرَسُولِهِ وَ اَلْكِنَبِ الَّذِي نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِئَبِ وَكُنُبِهِ وَرُسُلِهِ عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِيَتِهِ وَكُنُبِهِ وَرُسُلِهِ وَمَاكَيْكِتِهِ وَكُنُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَقَدْ ضَلَّضَلَلُا بَعِيدًا ﴾ [النساء: ١٣٦].

ـ جـاء عن أَبِي هريرة رضي الله عنه، قَالَ: كَانَ النَّبِيُّ عَلَا بَارِزًا يَوْمًا لِلنَّاسِ، فَأَتَـاهُ جِبْرِيـلُ فَقَالَ: مَا الإِيمَـانُ؟ قَالَ: «الإِيمَـانُ أَنْ تُؤْمِنَ بِاللَّهِ وَمَلاَئِكَتِـهِ، وَكُتْبِهِ، وَكُتْبِهِ، وَبُلِقَائِهِ، وَرُسُلِهِ وَتُؤْمِنَ بِالْبَعْثِ».

والأدلة في هذا الباب كثيرة، والإيمان بمضمونها واجب على المكلف.

## حكم الإيمان بسؤال الملكين في القبر:

يجب الإيمانُ بسؤال منكرٍ ونكيرٍ للناس في قبورهم بعد الدَّفن، لما ورد في ذلك من الأحاديث الشريفة.

ومنها ما ورد عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: "إذا قبر الميّت أتاه ملكان أسودان أزرقان، يُقال لأحدهما: المنكر، وللآخر: النكير، فيقولان: ما كنت تقول في هذا الرجل؟ فيقول ما كان يقول: هو عبد الله ورسوله، فيقولان: قد كُنّا نعلم أنّك تقول أشهد أن لا إله إلّا الله، وأنّ محمدًا عبد ورسوله، فيقولان: قد كُنّا نعلم أنّك تقول هذا، ثم يُفسَح له في قبره سبعون ذراعًا في سبعين، ثم يُنوّر له فيه، ثم يُقال له: نم، فيقول: أرجع إلى أهلي فأخبرهم، فيقولان: نَم كنومة العروس الذي لا يوقِظه إلا أحبُ أهله إليه، حتى يبعثه الله من مضجعه ذلك، وإن كان منافقًا قال: سمعت الناس يقولون، فقلت مثله، لا أدري، فيقولان: قد كُنّا نعلم أنّك تقول ذلك، فيقال للأرض: التئمي عليه، فتلتئم عليه، فتختلف فيها أضلاعه، فلا يـزال فيها مُعَذبًا حتى ببعثه الله من مضجعه ذلك» (١).

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي.

#### عذاب القبر ونعيمه:

يجب على المُكلّفِ أن يعتقد أنَّ قبر الإنسان مكانٌ لحياته في البرزخ، وأن يؤمنَ بنعيم المؤمنين في قبورهم، وعذاب الكافرين والعاصين فيها، والدَّليلُ على عذاب القبر قولُ الله تعالى: ﴿وَحَاقَ بِالِ فِرْعَوْنَ سُوّءُ ٱلْعَذَابِ ﴿ اللهُ اللهُ تعالى: ﴿ وَحَاقَ بِاللهِ فِرْعَوْنَ سُوّءُ ٱلْعَذَابِ ﴿ اللهُ اللهُ تعالى: ﴿ وَحَاقَ بِاللهِ فِرْعَوْنَ سُوّءُ ٱلْعَذَابِ ﴿ النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا عَدُولًا وَعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ أَدْخِلُوا عَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ ٱلْعَذَابِ ﴾ [غافر: ٤٥ ـ ٢٥]، فيجوزُ تنعيم المؤمنين.

وينبغي للمسلم أن يسارع في الأعمال الصّالحة ليتجنّب عذاب القبر، وعلى رأس الأعمال الصّالحة أن يؤمنَ بالله تعالى وملائكتِه وكُتبه ورسلِه واليوم الآخر والقدرِ خيره وشرّه، وأن يؤدّي ما يجب عليه من الأعمال كالصَّلاة والصِّيام والزكاة وأداء الواجبات، فإنَّ المماطلة في ذلك مُوجِبةٌ للعقوبة والمساءلة.

#### حكم الإيمان بالبعث والحشر والحساب والأمور الغيبيّة يوم القيامة:

يجب على المؤمن التسليم بما جاء في الكتاب والسّنة الصحيحة ممّا يتعلق بالغيبيات التي تكون يوم القيامة، وهذا من الإيمان بالغيب الذي يُمدَح به المؤمنون، قال الله تعالى: ﴿ ذَلِكَ اللَّهِ عَنْكُ لَارَيْبُ فِيهِ هُدُى لِلْمُقَتِينَ ۚ ثَا اللّٰهِ تعالى: ﴿ ذَلِكَ اللَّهِ عَنْكُ لَارَيْبُ فِيهِ هُدُى لِلْمُقَتِينَ أَنْ اللّٰهِ اللّٰهِ عَالَى: ﴿ وَلِكَ اللَّهِ عَنْكُ لَارَيْبُ فِيهِ هُدُى لِلْمُقَتِينَ أَنْ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَنْ النَّصوص الشرعيّة هو رأس مال المؤمن، وهو دليل إيمانه، فالجنّة غيب، والنار غيب، ويومُ القيامة كلّه غيب.

وينبغي أن يعلم المُكلَّف أنَّ العقل الإنسانيَّ والأدلّة العقليّة ليس لها مجال في نطاق السَّمعيات التي نتناولها في هذا الباب نفيًا أو إثباتًا، وإنّما يقتصرُ عمل العقل على إثبات جوازِ ذلك الأمر الغيبي، فالعقلُ مثلًا يحكم بجواز عذاب القبر والبعثِ والحسابِ والصراطِ ووجودِ الجنّة والنار، ثمَّ يتلقّى إثبات وقوع ذلك من خبر الشّارع.

ومن الغيبيّات التي وردت في النّصوص الشرعيّة ويجبُ الإيمان بها:

\_ البعث، وهو: إحياءُ الأموات وخروجُهم من قبورهم بعدَ الموت، قال الله تعالىي: ﴿ يَثَانَيُهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَبْبِ مِّن ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِّن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ مِن مُّضَغَةٍ ثُعَلَّقَةٍ وَغَيْرِ مُخَلَّقَةٍ لِنَبُيّنَ لَكُمْ ﴾ [الحج: ٥].

- والحشر، وهو: جمعُ النّاس بعد أن يقوموا من قبورهم ليُحاسَبوا، قال الله تعالى: ﴿ وَاتَّقُوا اللّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ إِلَيْهِ تَحْشَرُونَ ﴾ [البقرة: ٢٠٣]، ويقول سبحانه: ﴿ وَهُو اللَّذِي ذَراً كُرْ فِي الْأَرْضِ وَإِلَيْهِ تُحُشَرُونَ ﴾ [المؤمنون: ٧٩].

\_ والحساب، وهو أنَّ الله تعالى يُوقف العباد قبل انصر افهم من المحشر ليُحاسِبهم على أعمالهم وأقوالهم واعتقاداتهم، يقول سبحانه: ﴿وَقَالَ مُوسَى إِنِّ عُذْتُ بِرَتِي وَرَبِّكُم مِّن كُلِّ مُتَكَبِّرٍ لَا يُؤْمِنُ بِيَوْمِ ٱلْحِسَابِ ﴾ [غافر: ٢٧].

\_ ويجب الإيمانُ بيوم القيامة، كما يجب الإيمانُ بعلامات اقترابها المذكورة في الكتاب والسّنة.

- ويجب الإيمانُ بأخذ العباد الصّحف، ويجب الإيمانُ بوزن الأعمال الصّالحة والسيّئة، كما يجب الإيمانُ بوجود ميزانٍ تُوزَن به الأعمال يومَ القيامة.

ـ ويجب الإيمانُ بالصِّراط، والعرش، والكرسي، والقلم، واللَّوح المحفوظ، والملائكة الكاتِبين لأعمال العباد، معَ تفويض علم حقيقتِها جميعًا إلى الله تعالى.

ـ ويجـب الإيمانُ بالجنّة والنار، وأنَّهما مخلوقتان، لا تفنيان ولا تبيدان، وأنَّ الله تعالى خَلَق لكلِّ منهما أهلًا.

ـ ويجب الإيمانُ بحوض نبيِّنا المصطفى عَلَيْهُ، وشفاعته.

#### حكم ارتكاب الذنوب دون توبة:

الذنب مهما كان كبيرًا لا يُكَفر صاحبه إلا إذا استحلَّه بلا شُبهة، أو كان الذنبُ نفسه دالًا على الكفر دلالة واضحة لا شبهة فيها كإهانة المصحف مثلًا.

ومَن مات على الإيمان من غيرِ توبةٍ نُفوِّض أمرَه إلى الله، ولا نجزمُ بعقوبته أو بالعفوِ عنه، معَ مراعاة أنَّ المؤمن لا يُخلَّد في النار بسبب ذنوبِه.

والتوبةُ واجبةٌ على الفور من كلِّ ذنب، بترك المعصيةِ والنَّدم على فِعلها، والعزم على على فِعلها، والعزم على عدم العَود إليها معَ إعادة الحقوقِ إلى أصحابها.

ما سبق في هذا الباب الثالث هو أشهرُ السمعيات التي يجب على المُكلَّف أن يعرفَها، ولكلِّ منها دليلٌ تفصيليٌّ من القرآن الكريم أو السّنة المطهرة.



# خاتمة الكتاب ذكر بعض المسائل الفقهيّة وتراجم بعض علماء أهل السّنة والجماعة

نذكُر في خاتمة الكتاب بعض المسائل الفقهيّة التي شاع الخوضُ فيها على السنة بعض النّاس بغير وجهِ حقّ في الشريعة الإسلاميّة، وذلك أنّهم زعموا أنّها مسائلُ اعتقاديّة، وأنّ المخالَفة فيها تقتضي التكفير، وذلك خطأُ منهم، مخالِف لما عليه أهلُ السّنة والجماعة.

فكان ذِكرُنا لهذه المسائلِ من باب بيانِ حقيقتِها وضبطها بميزان فقه أهل السّنة والجماعة من أهل المذاهب المعتبرة، وبيان أنّها من مسائلِ الفقه التي يكون الخلاف فيها خلاف حلالٍ وحرام، لا خلاف كفر وإيمان، وقد فعل بعض أئمّة أهل السّنة والجماعة مثل ذلك عندما أوردوا مسألة الإمامة العُظمى - وهي من المسائلِ الفقهيّة - في كتب العقائد، بسبب زعم بعضِ المخالِفين أنّها من أصول الدّين، وأنّ إنكارها يستوجبُ تكفيرًا وإخراجًا مِن المِلّة.

ونسألُ الله تعالى أن يكون في ذلك تبصيرٌ بحقيقةِ هذه المسائلِ من غير إفراطٍ ولا تفريط.

## أولًا: حكم تكفير المسلمين:

ينبغي العلم بأنّ تكفير المسلم من أكبر الكبائر، فلا يجوز أن يُكفّر مسلمٌ يؤمن بالله والرَّسول واليوم الآخر، وقد حذرَنا النبي رَيُّ في خطبة الوداع من خطورة

التكفير وما يجلبُه من الفرقة وسفك الدماء، حيث قال: «فإنّ الله تبارك وتعالى قد حرَّمَ عليكُم دماءَكُم وأموالكُم وأعراضَكُم إلّا بحقِّها، كحُرمةِ يومِكُم هذا، في بلدِكُم هذا، في بلدِكُم هذا، في شهرِكُم هذا، ألا هل بَلَّغتُ» ثَلاثًا، كُلُّ ذَلِكَ يُجِيبُونَه: ألا، نَعَم. قال: «ويحَكُم، أو ويلَكُم، لا تَرجِعُنّ بَعدي كُفارًا(١)، يضرِبُ بعضُكُم رقابَ بَعض »(٢).

هذا وقد حكم الإسلام بعِصمة دم المسلم ومالِه وعِرضه، وجعل من نطَقَ بالشهادتين والتزم أحكام الإسلام مُسلِمًا، قال النبيُّ عَلَيُّ: «مَن صلَّى صلاتَنا والستقبلَ قبلتَنا، وأكلَ ذَبيحتَنا، فذلكَ المُسلِمُ الذِي لهُ ذِمَّة الله وذِمَّة رَسولِه، فَلا تُخفِرُوا الله فِي ذِمَّتِهِ»(٣).

#### ثانيًا: حكم عدم تكفير الكافر:

الإيمانُ هو التّصديق بشهادة التّوحيد «لا إِلَه إِلّا اللهُ محمَّدُ رسولُ الله»، ويقتضي ذلك إنكار كلِّ ما يُخالف شهادة التوحيد، والكفرُ هو التكذيب والجحود أو الرِّضا بالكفر أو الجهل التامِّ بشهادة التّوحيد: «لا إِلَهَ إِلّا اللهُ محمَّدُ رسولُ الله»، فالمؤمن الذي يقرُّ في حياته بشهادة التّوحيد ويعتقدها صادقًا من قلبه، هو مؤمن ناج عند الله تعالى.

والمؤمن الذي يشهد أن لا إِلهَ إِلَّا الله، وأنّ محمَّدًا رسولُ الله، مصدِّقًا بما على من الدِّين بالضرورة، بحيث لو علم أنّ شيئًا ما من الدِّين بادر بالتّصديقِ به والإذعان له، ولا يجبُ على المؤمن حتى يكون مؤمنًا أكثرُ من ذلك، كأن يبحثَ

<sup>(</sup>١) كفاراً، أي: تفعلون كأفعال الكفار، وليس هذا حكماً بالكفر على من ارتكب هذه المعصية.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري.

في مسائل التكفير، أو ينطِقَ به في حقّ أشخاص معيَّنين أو طوائف معيَّنة، فلو فرضنا إنسانًا عاش مصدِّقًا بالشهادتين ومات على ذلك من غير أن يُكفِّر أحدًا لعدم شعوره بذلك أصلًا، أو لعدم مجيء ذلك في ذهنه، أو لم ينطِق بتكفير أحدٍ يومًا، فهو مؤمن ناج عند الله تعالى.

وأمّا مَن يرضى بكفر الكافرين الذين حكَم الله تعالى بكفرهم، ولا يحكم بكفرهم أو يتردّدُ في ذلك معَ علمه بأنّ الله كَفّرهم، فلا يُعقَل أن يكون مؤمنًا أصلًا، لأنّه بذلك يكون مُكذّبًا لله تعالى ورسوله على ويكون قد رضيَ بالكفر، ولا تصحُّ منه دعوى الإيمان ابتداء.

وإنما أوردنا هذه المسألة في هذا الكتاب، لأنّ بعض الناس من أهل الغُلُوِّ قد يرى تكفيرَ أحدٍ من الناس، سواء كان كافرًا بالفعل أو لا، ثم يزعم أنّ من امتنع عن تكفير هذا الشخصِ بعينه فهو كافرٌ بذلك، بزعمه أنّ مَن لم يُكفِّر الكافرَ كافر، فذكرنا هذه المسألة ليَعلَم المُكلَّف من المسلمين أنَّه لا يجب عليه شرعًا أن يُدخِل نفسَه في تكفير أحدٍ بعينه، وأنّ ذلك موكولٌ إلى أهله ممّن يعلمون حقائقَ الأمور وحدودَ المسائل الشرعيّة.

## ثالثًا: حكم الذبح لغير الله تعالى:

قد يقوم بعض الناس بالذبح لغير الله تعالى تكريمًا لشخصٍ ما، أو تعظيمًا له أو احترامًا، فما حكم ذلك عند أهل الفقه؟

الحقُّ أنّه لا تكفير بذلك إلا إذا اقترن الذبح لغير الله تعالى بمكفِّر كعبادة غير الله أو التعظيم للمذبوح له على وجه التَّأليه واعتقاد صفات الألوهيّة فيه، وهذا ما ذهب إليه الأئمةُ الفقهاء.

قال الإمام الرافعيُّ الشافعي: «وأنَّ المُسلِمَ لو ذبح للكعبةِ أو للرَّسول ﷺ فيقوى أن يُقال يحرم، لأنّه ذبح لغيرِ الله تعالى»(١)، ومثله للإمام للنووي رحمه الله تعالى(٢).

وقال الإمام النوويُّ رحمه الله تعالى: «واعلَم أنّ الذبح للمعبود وباسمه نازلٌ منزلة السبجود له، وكل واحد منهما نوعٌ من أنواع التعظيم والعبادة المخصوصة بالله تعالى المستحقِّ للعبادة، فمن ذبح لغيره من حيوانٍ أو جمادٍ كالصَّنم على وجه التعظيم والعبادة، لم تحلَّ ذبيحتُه، وكان فعله كفرًا، كمن سجد لغيره سجدة عبادة، وكذا لو ذبح له ولغيره على هذا الوجه، فأمّا إذا ذبح لغيره لا على هذا الوجه، بأن ضحى أو ذبح للكعبة تعظيمًا لها لأنّها بيت الله تعالى، أو للرَّسول لأنّه رسول الله على هذا المعنى يرجعُ قول القائل: أهديت للحرم، أو للكعبة، الذبيحة، وإلى هذا المعنى يرجعُ قول القائل: أهديت للحرم، أو للكعبة، ومن هذا القبيل، الذبح عند استقبال السلطان، فإنّه استبشارٌ بقدومه، نازلٌ منزلة ذبح العقيقة لولادة المولود، ومثل هذا لا يُوجِب الكفر»(٣)، ومثله للرافعي أيضًا.

وعند تأمّل هذه النصوص وغيرها ممّا ذكره علماء الفقه، نخلص إلى أنَّ الذبح لغير الله تعالى يكون على مراتب:

<sup>(</sup>۱) الرافعي، أبو القاسم عبد الكريم بن محمد القزويني (ت٦٢٣ه)، العزيز شرح الوجيز المعروف بالشرح الكبير، ط۱، (تحقيق علي عوض وعادل عبد الموجود)، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ١٤١٧هـ ١٩٩٧م: ج١٢، ص٨٤.

<sup>(</sup>٢) النووي، روضة الطالبين، مرجع سابق: ج٣، ص٥٠٠.

<sup>(</sup>٣) النووي، روضة الطالبين، مرجع سابق: ج٣، ص٢٠٥ ـ ٢٠٢.

المرتبة الأولى: أن يكون الذبح لغير الله تعالى عبادة لذلك الغير، فهذا حرام وكفر، ويحرم أكل الذبيحة التي ذبحت بهذه النية.

المرتبة الثانية: أن يكون الذبح لغير الله تعالى احترامًا لذلك الغير من جهة أنَّه مضاف لله تعالى، كالذبح للكعبة من حيث إنَّها بيت الله، فهذا قد لا يحرم، ولا يمنع حل الذبيحة.

المرتبة الثالثة: الذبح لغير الله تعالى لأجل ذلك الغير من دون إضافته لله تعالى، كالذبح لشخص من باب الاحترام له من دون اعتقاد العبادة، فهذا ليس كفرًا، لكن قد يحرم ولا يحل الأكل من الذبيحة.

وفهم النّصوص الفقهيّة الواردة في كتب الفقه يكون بناءً على التفصيل بين هذه المراتب، والله تعالى أعلم.

فهـوًلاء الأئمةُ الفقهاء يفرِّقون بيـن المعصيةِ والكفر، فالذبح لغير الله تعالى لا يكـون كفـرًا إلّا إذا كان على وجه العبادة للمذبوح لـه، وأمّا غير ذلك كتعظيمه واحترامه فلا يكون كفرًا.

وكلُّ هذه الأحكام مرجعُها أنّ الإيمان هو التّصديق والكفرَ هو التكذيب، وأنّه لا يخرج المسلم من الإسلام بذنبٍ أو معصية، بل لا يُخرِجه إلا الاعتقادُ القلبيُّ المنافي للإيمان بالله تعالى ورسوله عليهُ.

وبهذه الطريقة المُثلى يكون المُكلَّف على بصيرةٍ من اعتقاده وعمله وعلاقته بالمسلمين وفهمه لأفعالهم وسلوكياتهم، ويكون على بيِّنةٍ فلا يقتحم شُبهة التكفير بغير وجه حق.

#### رابعًا: حكم الطّواف بالقبور:

ينبغي العلم أولًا أنّ المسلمين موحِّدون أصلًا، ولا يجوز ابتداءً أن نفترض أنهم يعبدون غير الله تعالى، وإذا صدر مِن أحدٍ منهم مخالَفة أو معصيةٌ عن هوًى أو شُبهة أو جهل، فعلينا أن نقومَ بواجب البيان، لا أن نسارعَ إلى تكفيرهم وتبديعهم.

وقد شاهدنا ما يكون أشبَه بالطّوافِ حول القبور في بعض الأمكنة، ويكون في الحقيقة ضربًا من التنظيم للزيارة، وقد يقع في أماكنَ معيَّنة أن يعتاد الناس فيما بينهم عادةً كالطّواف بالقبور، فلا بُدَّ من بيان حُكم ذلك عند الفقهاء.

وعند تصفّح آراء فقهاء أهل السّنة والجماعة نجد أنّ الحكم يدور بين الحرمة والكراهة، فهو مكروة عند الحنابلة في وجه، ومحرَّمٌ عند الجمهور، ولم يقُل أحدٌ منهم بالتكفير، لأنّ المسألة فقهيّةٌ وليست اعتقاديّةً كما هو معلوم، ولا يجوز القول بالتكفير إلا إذا اقترن ذلك بمُكفِّر اعتقادي، كأن يطوف بالقبر عابدًا لصاحبه، أو معتقدًا فيه الشركة مع الله تعالى، أو صفة من صفات الألوهيّة، وهو ما لا يخطرُ ببال مسلم أصلًا.

وهذه بعض النُّقول من المذاهب الفقهيّة حول حكم الطُّواف بالقبور:

قال ابن النقيب الشافعي: «ولا يجوزُ الطّوافُ بالقبر، ويُكرهُ إلصاقُ الظهرِ والبطن به، ولا يُقبِّلُهُ ولا يستلمُهُ»(١).

قال الفقيه الحجاويُّ الحنبلي: «ويُكرَه المبيتُ عنده وتجصيصه وتزويقه و تخليقه وتقبيله والطواف به وتبخيره وكتابة الرّقاع إليه ودسُّها في الأنقاب

<sup>(</sup>١) ابن النقيب، أبو العباس أحمد بن لؤلؤ (ت٧٦٩هـ)، عمدة السالِك وعدة النّاسِك، ط١، الشؤون الدينية، قطر، ١٩٨٢م: ص١٤٥.

والاستشفاء بالتربة من الأسقام والكتابة عليه والجلوس والوطء عليه، قال بعضهم: إلا لحاجة، والاتّكاء عليه، ويحرم التخلي عليها وبينها... ((1) قال الشيخ مرعي الحنبلي: «ويكره تزويقه وتجصيصه وتبخيره وتقبيله والطواف به والاتّكاء إليه (٢).

فهذه النقول كلُّها لا تذكرُ في الموضوع حكمًا بتكفير، بل الحرمة أو الكراهة.

# خامسًا: حكم الحلف بغير الله تعالى:

لا يجوز تكفير مَن حلف بغير الله تعالى؛ فإنّ غاية الحكم أن يكون منهيًا عنه شرعًا، وهذا ما بيّنه الأئمة من الفقهاء، قال الإمام النووي: «الحلف بالمخلوق مكروه، كالنبيّ والكعبة وجبريل والصحابة والآل، قال الشافعيُّ رحمه الله: أخشى أن يكون الحلف بغير الله تعالى معصية، قال الأصحاب: أي حرامًا وإثمًا، فأشار إلى تردُّد فيه، قال الإمام: والمذهب القطعُ بأنّه ليس بحرام، بل مكروه، ثمّ مَن حلف بمخلوقٍ لم تنعقد يمينه ولا كفارة في حنثه، قال الأصحاب: فلو اعتقد الحالف في المحلوف به من التعظيم ما يعتقده في الله تعالى كفر»(٣).

<sup>(</sup>١) الحجاوي، موسى بن أحمد الصالحي (ت٩٦٨ه)، الإقناع في فقه الإمام أحمد بن حنبل، (تحقيق عبد اللطيف السُّبكي)، دار المعرفة، بيروت، لبنان: ج١، ص٢٣٣.

<sup>(</sup>۲) الكرمي، مرعي بن يوسف الحنبلي (ت٣٣٠ه)، دليل الطالب لنيل المطالب، ط١، (تحقيق أبو قتيبة الفاريابي)، دار طيبة للنشر والتوزيع، الرياض، ١٤٢٥هـ ٢٠٠٤م: ص٧١.

<sup>(</sup>٣) النووي، أبو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف (ت٦٧٦هـ)، روضة الطالبين وعمدة المفتين، ط٣، (تحقيق: زهير الشاويش)، المكتب الإسلامي، بيروت، ١٤١٢هـ ١٩٩١م: ج١١، ص٦.

إذًا نلاحظ هنا أنّ الحلف بغير الله تعالى دائرٌ بين الحُرمة والكَراهة، إلا أنه لا يكون سببًا في التكفير إلا إذا اقترن بما هو كُفر، كأن يكون الحلف مقترنًا بتعظيم المحلوف به على وجه التّأليه واعتقاد صفات الألوهيّة فيه، أو اعتقاده شريكًا معَ الله تعالى، وهذا ما لا يخطرُ ببال مسلم أصلًا.

وقال شيخ الإسلام زكريا الأنصاري: «(فإن اعتقد تعظيمه كما) وفي نسخة بما (يعظم الله) بأن اعتقد فيه من التعظيم ما يعتقده في الله تعالى (كفر)، وعليه يحمل خبر الحاكم: «من حلف بغير الله فقد كفر»، أما إذا سبق لسانه إليه بلا قصد فلا كراهة، بل هو لَغو يمين، وعليه يُحمَل خبر الصحيحين «في قصة الأعرابي الذي قال: لا أزيد على هذا ولا أنقص: أفلح ـ وأبيه ـ إن صدق»(١).

## سادسًا: حكم التوسّل:

التوسّل بالأنبياء والأولياء والصالحين والأعمال الصّالحة لا إشكال فيه شرعًا، إذ إنّه جائزٌ عند أهل العلم، ويدخل في عموم قول الله تعالى: ﴿ يَمَا يَنُهُا اللّهِ عَالَى اللّهِ عَالَى اللّهِ عَالَيْ اللّهِ وَابْتَعُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ وَجَهِدُوا فِي سَبِيلِهِ لَعَلَكُمُ اللّهَ وَابْتَعُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ وَجَهِدُوا فِي سَبِيلِهِ لَعَلَكُمُ تُقُلِحُونَ ﴾ [المائدة: ٣٥].

ومن نصوص المذاهب على جواز التوسّل ما جاء في حاشية ابن عابدين من السادة الحنفيّة: «وقد عُدَّ من آداب الدعاء التوسّل على ما في «الحِصن»(٢)، وجاء

<sup>(</sup>۱) الأنصاري، أبو يحيى زكريا بن محمد السنيكي (ت٩٢٦هـ)، أسنى المطالب في شرح روض المطالب، دار الكتاب الإسلامي: ج٤، ص٢٤٢.

<sup>(</sup>٢) لعله يشير إلى كتاب «الحصن الحصين»، وهو للإمام ابن الجزري، حيث ذكر في «آداب الدعاء» ص٥٨: «وأن يتوسل إلى الله تعالى بأنبيائه والصالحين من عباده».

في رواية: «اللهمَّ إني أسالك بحقِّ السائلين عليك، وبحقِّ ممشاي إليك، فإني لم أخرج أشرًا ولا بطرًا» الحديث...»(١).

وجاء في شرح الخرشي من السادة المالكية: «وأمّا التوسّل ببعض مخلوقاته فجائز، وأمّا الإقسام على الله تعالى في الدعاء ببعض مخلوقاته، كقوله: بحق محمد اغفر لنا، فخاصٌ به على الله على الله المحمد اغفر لنا، فخاصٌ به على الله المحمد العفر النا، فخاصٌ محمد المحمد العفر الناء فخاصٌ معمد المحمد المح

يا خير من دفنت بالقاع أعظمه فطاب من طيبهن القاع والأكم نفسى الفداء لقبر أنت ساكنه فيه العفاف وفيه الجود والكرم

ثم انصرف، فحملتني عيناي، فرأيت النبي عَلَيْ في النوم، فقال: يا عتبي، الحق الأعرابي فبشره بأن الله تعالى قد غفر له».

<sup>(</sup>۱) ابن عابدين، محمد أمين (ت۱۲٥٢ه)، رد المحتار على الدر المختار، ط۳، دار الفكر، بيروت، ١٤١٢هـ ١٩٩٢م: ج٦، ص ٣٩٧.

<sup>(</sup>٢) الخرشي، أبو عبد الله محمد بن عبد الله المالكي (ت١٠١ه)، شرح مختصر خليل للخرشي، دار الفكر للطباعة، بيروت: ج٣، ص٥٥.

وجاء في شرح المنتهى للبهوتي من السادة الحنابلة: «(و) أبيح (التوسّل بالصالحين) رجاء الإجابة، واستسقى عمر بالعباس، ومعاوية بيزيد بن الأسود، واستسقى به الضحاك بن قيس مرة أخرى، ذكره الموفق»(١).

وبناءً على ما سبق، فأين مسألة التوسّل من التكفير، وهي شِبه متفقٍ على جوازها عند فقهاء أهل السّنة والجماعة على أقل تقدير، إن لم نقُل بالإجماع على الجواز؟

#### سابعًا: معنى البدعة وأقسامها:

البِدعة في اللَّغة هي الأمر المُستَحدث، يقال: أبدع، أي اخترع شيئًا لم يسبِق له مثيل.

وأمّا في الاصطلاح الشرعي فإنّ البدعة على قسمين:

\_بدعةٌ مذمومة: وهي ما لم يكن له أصلٌ في الشّرع الحنيف، قال رسول الله ﷺ: «مَن أحدثَ في أمرِنا هذا ما ليسَ منهُ فهو ردُّ» (٢)، أمّا ما كان له أصل في الشّرع فلا يقال إنّه بدعة بهذا المعنى.

بدعة خسنة: وهي ما كان له أصلٌ في الشّرع الشريف، كما قال عمر رضي الله عنه في جمع الناس على صلاة التراويح: «نعمت البِدعة هذه» (٣).

وخلاصة القول في البِدعة أنَّها لا تكون ضلالةً إلا إذا كانت مخالِفةً

<sup>(</sup>١) البهوتي، منصور بن يونس الحنبلي (ت١٠٥١هـ)، دقائق أولي النهي لشرح المنتهي المعروف بشرح منتهي الإرادات، ط١، عالم الكتب، ١٤١٤هـ ١٩٩٣م: ج١، ص٣٣٥.

<sup>(</sup>٢) رواه الإمام مسلم.

<sup>(</sup>٣) رواه الإمام مالك في الموطأ.

للنصوص الشرعيّة من غير شاهدٍ يشهد لها من عمومات الشريعة الإسلاميّة، وأمّا إذا كانت مندرجة في عمومات الكتاب والسّنة فلا يُقال للفعل إنّه بدعة على سبيل السنم، فالذِّكرُ مثلًا مشروع، فلو كان قيامًا أو قعودًا، أو سِرًّا أو جهرًا، أو بلفظٍ وارد في الكتاب والسّنة أو غير واردٍ فيهما بل بلفظٍ من الذاكر نفسه، أو فرديًّا أو جماعيًّا، لا يُقال إنّه بدعة، لأنّه مشروعٌ أصلًا بالعموم لقول الله تعالى: ﴿ فَأَذَكُرُ فَنَ البقرة: ١٥٢].

ومَن تَشدَّد في التضييق على الناس باسم البِدعة فليست له حجّة، بل هو يُوقِع الناس في الحرج الشّرعيِّ ويصفهم بالابتداع في الدين، ويُضيِّق عليهم سُبل معيشتهم ممّا هو داخلٌ في المباح شرعًا، والله تعالى بعث الأنبياء عليهم الصَّلاة والسَّلام ليرفعوا الحرج عن الناس لا ليُعسِّروا عليهم، قال الله تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللهُ يَكُمُ الْفُسَرَ وَلا يُرِيدُ اللهُ عَالَى : ﴿ البقرة: ١٨٥].

### ثامنًا: مذاهب أهل السنة والجماعة وأشهر كتبهم وعلمائهم:

أهل السّنة والجماعة هم مَن يتمسّكون بما كان عليه النبيُّ وأصحابه في أصول الاعتقاد والعمل، وتتمسّل تلك الأصول فيما قرّره العُلَماء أصحاب المعتبرة في أصول الدين وفروعه، وهم الذين يُطلَق عليهم أهلُ السّنة والجماعة، وهم مع كونهم فرقة واحدة إلا أنّ عددهم يفوق بكثير سائر الفرق الأخرى مجتمعة، ولهذا كانوا السواد الأعظم من الأُمَّة الإسلاميّة، كما ورد في لفظ الحديث الشريف.

والمذاهب الإسلاميّة المعتبرة في العقيدة الإسلاميّة لدى أهل السّنة والمجماعة هي مذهب الأشاعرة والماتريدية، نسبةً إلى الإمام أبي الحسن الأشعري، ( ٨٧ )

والإمام أبي منصور الماتريدي، وكلٌّ من هذين الإمامين إمامُ هدًى، وقد حاز كلٌّ منهما القَبول عند أئمّة الإسلام.

وهذه هي المذاهب المشهورة التي صُنفت فيها الكتب الاعتقاديّة بصورة واضحة جليّة، ولم يقَع فيها اختلال في أساليب النّظر ومنهجيّات التّفكير، وهي كتب تمنع النزاعات والاختلافات بما تبيّنُه من الدَّلائل والبراهين، وبناءً عليها يمكن التّصدي للشُّبهات المعاصرة وتقرير الحُجج على العقائد الإسلاميّة.

#### تاسعًا: مشاهير علماء أهل السّنة والجماعة من الأشاعرة والماتريدية:

الأشاعرة هم جمهور المسلمين في شتّى العصور ومختلف الأزمنة، وكان علماؤهم وفقهاؤهم أصحاب الدولة والمناصب العلميّة المرموقة، وهم الذين كانوا يتولَّون إنشاء المدارس، وتدوين العلوم وتدريسها للطلبة، وهم الذين كانوا يحافظون على أحكام الشريعة الإسلاميّة، ويدافعون عن الدين الإسلامي الحنيف، وكانوا مشهورين بالعَدل والإنصاف.

وممن اشتُهِر منهم الإمامُ الفاتح السلطان صلاح الدين الأيوبي؛ فاتح القدس ومحرِّرُها من الصليبيين، قال جلال الدين السيوطيُّ عنه في كتاب «الوسائل في مسامرة الأوائل»: «كان السلطان صلاح الدين الأيوبيُّ رحمه الله شافعيَّ المذهب أشعريَّ الاعتقاد، وقد كان له اعتناء خاصُّ بنشر عقيدة الإمام الأشعريِّ رحمه الله وقد أمر السلطان صلاح الدين الأيوبيُّ المؤذّين في وقت التسبيح أن يُعلِنوا بذكر العقيدة الأشعرية، فوظف المؤذّين على ذِكرها كلَّ ليلة، وقد كان السلطان صلاح الدين رضي الله عنه حافظ القرآن وحافظ كتاب «التنبيه» في الفقه الشافعي، وكان كينًا ورعًا غازيًا مجاهدًا تقيًّا. ولمّا كان للسلطان المذكور صلاح الدين رضي الله عنه هذا الاهتمامُ بعقيدة الإمام الأشعري، ألّف الشيخ النحويُّ محمد بن هبة عنه هذا الاهتمامُ بعقيدة الإمام الأشعري، ألّف الشيخ النحويُّ محمد بن هبة

كتابًا في العقيدة، وأهداه للسلطان صلاح الدين، فأقبل عليها وأمر بتعليمها حتى للصبيان في الكُتّاب، وصارت تُسمّى فيما بعدُ العقيدةَ الصَّلاحية نسبةً إلى السلطان صلاح الدين الأيوبي رضي الله عنه».

وإضافةً إلى مَن ذُكِر من العُلَماء والسلاطين نذكر هنا أهم عُلَماء الأشاعرة: ١. أشهر عُلَماء العقائد وأصول الفقه:

- الإمام الباقِلاني (ت٣٠٤ه): أبو بكر محمد بن الطيب، المُلقّب بشيخ السّنة، ولسان الأُمّة، من أئمّة المالكية، انتهت إليه رئاسة المذهب الأشعري، يُعدُّ من مجدِّدي من أكابر أئمّة الأشاعرة بعد مؤسسها أبي الحسن الأشعري، كما يعدُّ من مجدِّدي المئة الرابعة.

\_الإمام ابن فورك (ت٢٠٤ه): أبو بكر محمد بن الحسن بن فورك الأنصاريّ الأصبهاني، محدِّثُ أصوليٌّ متكلِّم، فقيهٌ من فقهاء الشافعيّة، سمِعَ الحديث بالبصرة وبغداد وحدَّث بنيسابور، وبنى فيها مدرسة.

- الإمام الجُوَيني (ت٤٧٨ه): أبو المعالي عبد الملك بن عبد الله، من أئمة الشافعيّة، نشأ في بيتٍ عُرِف بالعِلم والتديُّن؛ فأبوه كان واحدًا من عُلَماء وفقهاء نيسابور المعروفين، وله مؤلَّفات كثيرةٌ في التّفسير والفقه والعقائد وأصول الفقه، ولُقّب بإمام الحرمين لأنّه تولى الإمامة والتّدريس في الحرمين المكيِّ والمدني.

\_ الإمام الغزالي (ت٥٠٥ه): حجّةُ الإسلام أبو حامد الشافعيُّ الأشعري، كان فقيهًا وأصوليًّا ومتكلِّمًا، وكان صوفيَّ الطريقة، عُرف كأحدِ مؤسِّسي المدرسة الأشعريّة في علم الكلام، ولُقِّب الغزالي بألقابٍ كثيرة في حياته، أشهرها لقب

«حجّة الإسلام»، وله أيضًا ألقاب مثل: زين الدين، ومحجّة الدين، والعالم الأوحد، ومفتي الأمّة، وبركة الأنام، وإمام أئمة الدين، وشرف الأئمة.

- الإمام الرازيُّ (ت٢٠٦ه): أبو عبد الله محمد بن عمر القرشيُّ الأصل، الشافعيُّ الأشعري، المُلقّب بفخر الدين الرازي، سلطانُ المتكلِّمين وشيخ المعقول والمنقول، مفسِّر فقيه أصولي، عالم موسوعيُّ امتدَّت بحوثه ودراساته ومؤلَّفاته من العلوم الإنسانيّة اللُّغويّة والعقليّة إلى العلوم التجريبيّة والطبيعيّة كالفيزياء والرياضيات والطب والفلك. كان رأسًا في المذهب الأشعريُّ مجدِّدًا للمذهب، وكان إذا ركب دابَّته يحيط به عشرات الطلاب يسألونه في مختلف العلوم.

#### ٢. أشهر عُلَماء تفسير القرآن الكريم والحديث الشريف:

- الإمام البيهقيُّ (ت ٤٥٨هـ): أحمد بن الحسين، المحدِّثُ المتقِن صاحب التصانيف الجليلة والآثار المنيرة. قيل فيه: ما من شافعيِّ إلا وللشافعيِّ عليه منّة إلا أبوبكر البيهقي، فإن له منّة على الشافعي في نصرة مذهبه، قال عنه الصفدي: «كان من الأئمّة الكبار في الفقه والحديث والوعظ والتقدُّم عند الملوك، حسَنُ الأخلاق، مع كمال المروءة والصِّدق والثقة وجميل الطريقة».

- الإمام القشيريُّ (ت ٢٥٥ه): أبو القاسم عبد الكريم بن هوازن، شيخ خراسان في عصره زهدًا وعلمًا بالدين، كانت إقامته بنيسابور وتُوفِّي فيها. وكان السلطان ألب أرسلان يقدِّمه ويكرمه، وهو من العُلَماء البارزين في المذهب الأشعري. من كتبه: «التيسير في التفسير»، و«لطائف الإشارات في التفسير»، و«الرسالة القشيرية في التصوُّف».

ـ الإمام البَغُوي (ت ١٠٥ه): أبو محمد الحسين بن مسعود البَغُوي، المُلقّبُ بركن الدين وشيخ السّنة ومحيي السّنة، الفقيهُ الشافعيُّ المحدِّث المفسِّر؛ كان بحرًا في العلوم. صنّف في تفسير كلام الله تعالى، وأوضح المشكلات من قول النبيِّ على الحديث، وروى الحديث ودرَّس، وكان لا يلقي الدرس إلا على الطهارة. من كتبه: «التهذيب في الفقه»، و «شرح السّنة في الحديث»، و «معالم التّنزيل في تفسير القرآن الكريم »، وكتاب «المصابيح»، و «الجمع بين الصحيحين».

- الإمام ابنُ عساكرَ الدمشقيُّ (ت٧١هه): الإمامُ والعلّامة الحافظ الكبير محدِّث الشام، سمِعَ الحديث من أبيه وأخيه وهو في السادسة، ثم تتَلمذ على عددِ ضخمٍ من شيوخ دمشق وعُلَمائها. من كتبه المهمة: «تبيين كذب المفتري فيما نسب إلى الإمام أبي الحسن الأشعري»، دافع فيه عن الأشاعرة والشيخ الأشعري.

- شيخ الإسلام الإمام النووي (ت٦٧٦ه): يحيى بن شرف الحزامي النووي الشافعي، مُحدِّثٌ وفقيةٌ ولُغويُّ، اشتُهِر بكتبه وتصانيفه العديدة في الفقه والحديث واللَّغة والتراجم، كـ«رياض الصالحين» و«الأربعين النووية» و«منهاج الطالبين» و«الروضة»، ويوصف بأنّه مُحرِّر المذهب الشافعي ومُهذِّبه، ومُنقِّحه ومُرتَّبه، ويُلقّب النووي بشيخ الشافعية.

- الإمام البيضاويُّ (ت٥٨٥ه): ناصرُ الدين عبد الله بن عمر الشيرازي البيضاوي، صنّف في العلوم الإسلاميّة كلِّها، عرفته الدنيا بالتحقيق والعلم الراسخ، من كتبه: «تفسير أنوار التنزيل وأسرار التأويل»، وكتاب «الغاية القصوى في دراية الفتوى»، و «شرح مختصر ابن الحاجب في الأصول»، وكتاب «المنهاج في أصول الفقه».

- شيخ الإسلام الإمام ابنُ حَجَر العسقلانيُّ (ت٢٥٨ه): أبو الفضل أحمد ( ٩١ )

بن علي، المُلقّب بأمير المؤمنين في الحديث، ولِيَ ابن حَجَر الإفتاء، واشتغل في دار العدل، وكان قاضي قضاة الشافعية، وعُنِي عنايةً فائقة بالتدريس واشتغل به، ولحم يكُن يصرفه عنه شيءٌ حتى أيام توليه القضاء والإفتاء، وقد درَّس في أشهر المدارس في العالم الإسلاميِّ في عهده من مثل: المدرسة الشيخونية والمحمودية والحسنية والبيرسية والفخرية والصلاحية والمؤيدية.

- الإمام بدرُ الدين العينيُّ (ت٥٥ه): محمود بن أحمد، الحافظ المحدِّث المعوِّرِ على الله المعرِّرِ على العلامة من أعلام القرن التاسع الهجري، من عُلَماء الحنفية، من كتبه: «عمدة القاري في شرح صحيح البخاري»، وهو من أجلِّ شروح البخاري، استغرق العيني في تأليفه عشرين سنة، و «البناية في شرح الهداية» وهو في الفقه الحنفي.

الإمام جلالُ الدين السيوطيُّ (ت ٩١١ه): عبد الرحمن بن أبي بكر، له نحو (٦٠٠) مصنف، نشأ في القاهرة يتيمًا، ولما بلغ أربعين سنة اعتزل الناس فألَّف أكثر كتبه، وكان الأغنياء والأمراء يزورونه ويعرضون عليه الأموال والهدايا فيردها. من كتبه: «الإتقان في علوم القرآن»، و «إتمام الدراية لقراء النقاية»، وكتاب «الأشباه والنظائر في العربية»، و «فروع الشافعية»، و «الاقتراح في أصول النحو»، و «الإكليل في استنباط التنزيل».

#### ٣\_ علم الفقه الإسلامي:

ـ سلطان العلماء الإمام العِزّبنُ عبد السلام (ت ٢٦٠هـ): عبد العزيز بن عبد السلام المُلقّب بعزِّ الدين سلطان العُلَماء وبائع الملوك، من أعظم العُلَماء ورعًا وتقوى، ومن أشدهم مهابةً وجلالة، الشافعي مذهبًا الأشعري معتقدًا. من كتبه: «اختصار نهاية المطلب»، و «القواعد الكبرى»، و «القواعد الصغرى».

- الإمام تاجُ الدين السُّبكي (ت٧٢٧ه): عبد الوهّاب بن علي، فقيهٌ شافعي وعالمٌ أشعري، ومؤرخٌ عربي، قاضي القضاة في دمشق. من كتبه: «السيف المشهور في شرح عقيدة أبي منصور»، و «شرح مختصر ابن الحاجب»، و «الإبهاج في شرح المنهاج » في أصول الفقه، و «طبقات الشافعية الكبرى والوسطى والصغرى»، و «جمع الجوامع» في أصول الفقه، و اشتُهِر بأنّه العالم المرتضى عند كلِّ العُلَماء من جميع المذاهب، كان قويًا في الحق ورعًا.

الإمام الكمال ابنُ الهُمام (ت٨٦١ه): محمد بن عبد الواحد، إمام من عُلَماء الحنفية، كان إمامًا في الأصول والتفسير والفقه والفرائض والحساب والتصوُّف والنحو والصرف والمعاني والبيان والبديع والمنطق والجدل. من كتبه: «فتح القدير» في شرح الهداية في الفقه الحنفي، و«التحرير في أصول الفقه»، و«المسايرة في العقائد المنجية في الآخرة»، و«زاد الفقير» مختصر في فروع الحنفية.

- شيخُ الإسلام الإمام زكريا الأنصاري (ت٩٢٦ه): عالم من عُلَماء الشافعيّة والأشاعرة، كان مَضرِب المثل في وقته في حسن الخُلق، والتحلِّي بمكارم الأخلاق وفضائلها، لا يدَعُ بابًا إليها إلا دخله، وتولّى مناصب كثيرة في التدريس والقضاء والمشيخة، وجمع من أنواع العلوم والمعارف والمؤلّفات المقبولة ومكارم الأخلاق وحسن السمت والتؤدة والأخذ عن الأكابر ما لم يجمَعه غيره، له مصنّفات في شتّى العلوم والمعارف الإسلاميّة، في العقائد والفقه والأصول والتصوّف والسلوك والنحو والتجويد والأدعية والحديث وغيرها.

- شيخ الإسلام الإمام ابنُ حَجَر الهيتمي (ت٩٧٣هـ): أحمد بن محمد الهيتمي المكي، فقيةٌ شافعي، ومتكلِّمٌ أشعري، حفظ القرآن في صغره، وقرأ في مقام السيِّد (٣٣)

أحمد البدوي مبادئ العلوم، ثم رحل إلى الأزهر. أذِن له مشايخه بالإفتاء والتدريس وعمره دون العشرين، وبرع في علوم كثيرة من التفسير والحديث والكلام والفقه أصولًا وفروعًا، والفرائض والحساب والنحو والصرف والمعاني والبيان والمنطق والتصوُّف، جاور بمكة المكرمة، وهو معتمد عند الشافعية في الفقه.

وبما سبق ذكره يتبين أنّ المذهبين الأشعريّ والماتريديّ يمثّلان عقيدة الأمّة سلفًا وخلفًا على مرّ القرون، وهي العقيدة المأخوذة عن النبيّ على بواسطة الصحابة الكرام ثمّ بواسطة التابعين ثمّ من بعدهم، إلى أن وصلتنا صافيةً نقيّة بيضاء، مُؤيَّدة بالأدلّة القرآنيّة والنبويّة، العقليّة والنقليّة، ويستحيل أن يكون المذهب الأشعريُّ الله الذي شكَّل الحضارة الإسلاميّة وجعلها عظيمة على مرِّ السنين مذهبَ أهل البِدعة، كما يزعم بعضُ أهل الفُرقة والتشتيت.

## عاشرًا: منهج التدريس وكتب العقيدة عند أهل السّنة والجماعة الأشاعرة:

نذكر هنا المنهج التدريسيَّ الأشعريَّ في كتب العقائد الإسلاميّة، ومنهجهم يقع في مستويات ثلاثة تقريبًا بحسَب مستوى الطالب في العلم؛ فهناك المستوى المُبتدئ، والمستوى المُبتدئ، والمستوى المُبتدئ، والمستوى المُتوسِّط، والمستوى المتقدِّم.

ومن أشهر كتب المستوى المُبتدِئ في علم العقائد ما يأتي:

أ. جوهرة التوحيد، للإمام إبراهيم اللَّقَاني المالكي (ت ١٠٤١ه)، المُلقّب بأبي الإمداد، وهي منظومةٌ شِعريّة في العقيدة، شرحها صاحبها نفسه بأكثر من شرح، كما شرحها عُلَماء كثيرون، وكتبوا عليها تعليقاتهم وحواشيهم، وحفظها الطلبة جيلًا بعد جيلٍ إلى يومنا هذا، واعتنى بشرحها سماحةُ الشيخ نوح القضاة رحمه الله تعالى المفتى الأسبق للأردن.

ب. أم البراهين، كتابٌ مختصر في العقائد للإمام السنوسيّ (ت٥٩٥ه)، وهو من أعظم العُلَماء الذين نقّحوا كتب العقيدة الإسلاميّة، وله فيها كتب كثيرة، منها منهج متكامل يترقى بالطالب من المستوى المبتدئ إلى المُتقدِّم، وهو: كتاب المُقدِّمات، ثم صغرى الصغرى، ثم أمُّ البراهين، ثم الوسطى، ثم الكبرى، وللإمام السنوسي على كلِّ كتاب منها شرحٌ خاص، وقد اعتنى العُلَماء بهذه الكتب أتمّ عناية وكتبوا عليها شروحًا وحواشى.

ج. الخريدة البَهِيّة، للإمام الدردير العَدوي المالكي الخَلوتِي، الشهير بأحمد الدردير (ت١٠٠١هـ)، شرحها الإمام الدردير نفسه، وشرحها عُلَماء كثيرون غيره.

د. قواعد العقائد، للإمام حجّة الإسلام أبي حامد الغزالي (ت٥٠٥ه)، وهو كتاب جعله المؤلّف مشتملًا على أهمّ الأمور التي يجب أن يعرِفَها المسلم في دينه، ولأهميّة المحتوى العلميّ لهذا الكتاب جعله الإمام الغزالي في الجزء الأول من كتابه العظيم (إحياء علوم الدين)، وقد تناول علماؤنا هذا الكتاب بالشّرح، فشرحه عشرات العُلَماء، منهم: العلامة المحدّث الزبيدي، ومنهم الشيخ الفقيه زروق الفاسى.

ه. إضاءة الدجنة في عقائد أهل السّنة: هي منظومةٌ في العقيدة الأشعريّة للإمام شهاب الدين المقري التلمساني (ت١٠٤ه)، عليها شروحٌ كثيرة، منها شرح للشيخ المالكيّ محمد عليش (ت٩٩١ه).

و. العقيدة الصلاحيّة، سُمِّيت بذلك نسبةً إلى السلطان صلاح الدين الأيوبيِّ الشافعيِّ الأشعري، فاتح القدس الشريف ومحرّره من الصليبيين، واسمها الأصلي حدائق الفصول وجواهر الأصول، أمر السلطان صلاح الدين بتدريسها للأطفال الصغار، ولطلاب العلم الكبار، وجعلها تدرس في مدارس المسلمين وكتاتيب

العلم، فكانوا يحفظونها ويرددونها على الدوام، وذلك لما تحتوي عليه من العلم بالله تعالى وبصفاته العليا، وتعظيم دين الإسلام وشرائعه وعُلَمائه، وأبواب العقيدة الإسلاميّة الصحيحة على طريقة أهل السّنة والجماعة.

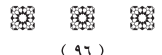
وبعد هذه الكتب في المستوى المبتدئ، تأتي الكتب الدراسيّة في المستوى المتوسط، ككتاب الاقتصاد في الاعتقاد للإمام الغزالي، وكتاب معالم أصول الدين للإمام الرازي، وكتاب العقيدة الوسطى للإمام السنوسي، ولكل من هذه الكتب شروح مُهمّة.

وأمّا المستوى المتقدِّم فكتبُه كثيرة، مختصرة ومطوَّلة، ومن أشهرها كتاب شرح العقائد النسَفية للإمام المحقِّق العلّامة سعد الدين التفتازانيِّ مع شروحه وحواشيه، وكتاب تهذيب الكلام للتفتازاني، وكتاب المواقف لعضد الدين الإيجي مع شرحه للسيد الشريف الجُرجاني، وكتاب أبكار الأفكار للإمام الآمدي، وغيرها من الكتب التي يصعب قراءتها إلا للمتخصِّصين المتمكِّنين من علوم الشريعة الإسلاميّة المتنوِّعة.

هــذا آخر ما جـرى به قلم الهِمّـة، وأردنا إثباتـه في هــذه الأوراق المُهِمّة، سائلين الله تعالى أن ينفع بها، وبجهود عُلَمائنا، وأن يجعلنا والقارئين على دربِ الهُداة المهديين، خلفًا مصلحين لخير سلفٍ صالحين.

وآخرُ دعوانا أنِ الحمد لله ربِّ العالمين، والصَّلاةُ والسَّلامُ على سيِّدنا محمَّدٍ وعلى آلِه وصحبه أجمعين.

تمَّت بعون الله تعالى



## قائمة المصادر والمراجع

- ١- الأمير، محمد بن محمد (ت١٢٣٢ه)، حاشية الأمير على إتحاف المريد شرح جوهرة
  التوحيد، ط١، دار الكتب العلمية، ١٤٢٢هـ ١٠٠١م.
- ٢- الأنصاري، أبو يحيى زكريا بن محمد السنيكي (ت٩٢٦هـ)، أسنى المطالب في شرح روض
  الطالب، دار الكتاب الإسلامي.
- ٣- الباقِلاني، القاضي أبو بكر بن الطيب (ت٣٠ ٤ هـ)، الإنصاف فيما يجب اعتقاده و لا يجوز الجهل به، (تحقيق محمد زاهد الكوثري)، المكتبة الأزهرية للتراث، مصر.
- ٤- البهوتي، منصور بن يونس الحنبلي (ت١٠٥١هـ)، دقائق أولي النهى لشرح المنتهى
  المعروف بشرح منتهى الإرادات، ط١، عالم الكتب، ١٤١٤هـ ١٩٩٣م.
- ٥ البيضاوي، ناصر الدين عبد الله بن عمر (ت٥٠ ه)، تحفة الأبرار شرح مصابيح السّنة، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلاميّة، الكويت، ١٤٣٣هـ ٢٠١٢م.
- ٦- البيهقي، أبو بكر أحمد بن الحسين الخراساني (ت٥٩٥ه)، شعب الإيمان، ط١، مكتبة
  الرشد، ١٤٢٣هـ ٢٠٠٣م.
- ٧ ـ التفتازاني، سعد الدين مسعود بن عمر (ت٩٧٩ه)، شرح المقاصد في علم الكلام، دار المعارف النعمانية، باكستان، ١٤٠١هـ ١٩٨١م.
- ٨ ـ التفتازاني، مسعود بن عمر المعروف بسعد الدين (ت٧٩٢هـ)، شرح العقائد النسفية مع
  حاشية الخيالي والعصام، المكتبة الأزهرية للتراث، ٢٠٠٤م.
- ٩- التفتازاني، مسعود بن عمر المعروف بسعد الدين (ت٧٩٢هـ)، شرح العقائد النسفية، ط١٠
  (تحقيق أحمد السقا)، مكتبة الكليات الأزهرية، القاهرة، ١٩٨٧م.
- ١- الحجاوي، موسى بن أحمد الصالحي (ت٩٦٨ه)، الإقناع في فقه الإمام أحمد بن حنبل، (تحقيق عبد اللطيف السُّبكي)، دار المعرفة، بيروت، لبنان.

- ۱۱\_الخرشي، أبو عبد الله محمد بن عبد الله المالكي (ت۱۱۰۱ه)، شرح مختصر خليل للخرشي، دار الفكر للطباعة، بيروت.
- ١٢ ـ الخطابي، أبو سليمان حمد بن محمد بن إبراهيم بن الخطاب البستي (ت٣٨٨ه)، معالم السنن (شرح سنن أبي داود)، ط١، المطبعة العلمية، حلب، ١٩٣٢م.
- 18\_الرافعي، أبو القاسم عبد الكريم بن محمد القزويني (ت٦٢٣ه)، العزيز شرح الوجيز المعروف بالشرح الكبير، ط١، (تحقيق علي عوض وعادل عبد الموجود)، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ١٤١٧هـ ١٩٩٧م.
- ١٤ الزمخشري، أبو القاسم جار الله محمود بن عمرو (ت٥٣٨ه)، الفائق في غريب الحديث والأثر، ط٢، (تحقيق على البجاوي ومحمد أبو الفضل إبر اهيم)، دار المعرفة، لبنان.
- 10 ـ السُّبكي، تاج الدين عبد الوهاب بن علي بن عبد الكافي (ت٧٧١ه)، طبقات الشافعية الكبرى، ط٢، (تحقيق محمود الطناحي وعبد الفتاح الحلو)، هجر للطباعة والنشر والتوزيع، ١٤١٣ه.
- ١٦- الشريف الجرجاني، علي بن محمد الجرجاني (١٦ه)، شرح المواقف، مطبعة السعادة، مصر، ١٩٠٧م ١٣٢٥ه.
- 1٧- الطبري، أبو جعفر محمد بن جريس (ت ٢٠ ه)، التبصير في معالم الدين، ط١، (تحقيق على الشبل)، دار العاصمة،١٤١هـ ١٩٩٦م.
- ١٨- الطبري، أبو جعفر محمد بن جريس (ت ٢ ٣١ه)، جامع البيان في تأويسل القرآن، ط١، (تحقيق أحمد شاكر)، مؤسسة الرسالة، ٢٠٠٠م.
- ۱۹ـ ابـن عابدين، محمد أميـن (ت۱۲٥۲ه)، رد المحتار على الدر المختار، ط۳، دار الفكر، بيروت، ۱۲٤۱هـ ۱۹۹۲م.
- ٢- ابن عساكر، ثقة الدين، أبو القاسم علي بن الحسن بن هبة الله المعروف بابن عساكر (ت٥٧١هـ)، تبيين كذب المفتري فيما نسب إلى الإمام أبي الحسن الأشعري، ط٣، دار الكتاب العربي، بيروت، ٤٠٤ه.

- 11\_أبو عمرو الداني، عثمان بن سعيد (ت٤٤٤هـ)، الرسالة الوافية لمذهب أهل السّنة في الاعتقادات وأصول الديانات، ط١، (تحقيق دغش العجمي)، دار الإمام أحمد، الكويت، ١٤٢١هـ ٢٠٠٠م.
- ٢٢ ـ الغزالي، أبو حامد محمد بن محمد الغزالي الطوسي (ت٥٠٥ه)، قواعد العقائد، ط٢، (تحقيق موسى على)، عالم الكتب، لبنان، ١٩٨٥م.
- ٢٣ ابن فورك، أبو بكر محمد بن الحسن بن فورك الأنصاري الأصبهاني (ت ٢٠ ٤هـ)، مشكل الحديث وبيانه، ط٢، (تحقيق موسى على)، عالم الكتب، بيروت، ١٩٨٥م.
- ٢٤ ابن قتيبة، أبو محمد عبد الله بن مسلم الدينوري (ت٢٧٦هـ)، تأويل مشكل القرآن،
  (تحقيق: إبراهيم شمس الدين)، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان.
- ٢٥ القيسي، أبو محمد مكي بن أبي طالب القرطبي المالكي (ت٤٣٧ه)، الهداية إلى بلوغ
  النهاية، ط١، كلية الشريعة والدراسات الإسلاميّة، جامعة الشارقة، ١٤٢٩هـ ٢٠٠٨م:
  ج١، ص ١٣٠، وأيضًا.
- ٢٦ ـ الكرمي، مرعي بن يوسف الحنبلي (ت٣٣٠ ه)، دليل الطالب لنيل المطالب، ط١، ٢٦ ـ الكرمي، أبو قتيبة الفاريابي)، دار طيبة للنشر والتوزيع، الرياض، ١٤٢٥هـ ٢٠٠٤م.
- ٢٧ ـ ابن النقيب، أبو العباس أحمد بن لؤلؤ (ت٧٦٩هـ)، عمدة السالِك وعدة الناسِك، ط١، الشؤون الدينية، قطر، ١٩٨٢م.
- ۲۸ ـ النووي، أبو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف (ت٦٨٦هـ)، المنهاج شرح صحيح مسلم ابن الحجاج، ط٢، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٣٩٢هـ.
- ٢٩ النووي، أبو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف (ت٦٧٦هـ)، روضة الطالبين وعمدة المفتين، ط٣، (تحقيق: زهير الشاويش)، المكتب الإسلامي، بيروت، ١٤١٢هـ ١٩٩١م.



# فهرس الموضوعات

| لصفحة | الموضوع                                                    |
|-------|------------------------------------------------------------|
| ٥     | مقدمة                                                      |
| ٩     | تمهيد الكتاب                                               |
| ١٣    | بيان انتساب علماء العقيدة إلى الإمامين الأشعريّ والماتريدي |
| ١٧    | مقدمة العقيدة                                              |
| ١٧    | مفهوم الإيمان عند أهل السّنة والجماعة                      |
| ١٨    | أول واجب على المكلّف معرفة الله تعالى                      |
| 19    | معنى الإيمان الذي كلَّف الله تعالى به الناس                |
| 77    | مذهب السلف والخلف أن أصل الإيمان هو التّصديق               |
| 77    | علاقة الإيمان بالنّطق والعمل                               |
| ۲۸    | الإيمان يزيد وينقص بزيادة الطّاعات ونقصانها                |
| ٣١    | الباب الأول: الإلهيّات                                     |
| ٣١    | الصفات الواجبة لله تعالى                                   |
| ٣٣    | أقسام الصّفاتِ الواجبة الله تعالى                          |
| ٣٨    | أسماء الله الحسني وصفاته العليا لا تنحصر ولا تنتهي         |
| ٣٨    | أسماء الله تعالى وصفاته توقيفيّة                           |
| ٣٨    | التنزيه هو موقف أهل السّنة والجماعة في المتشابهات          |
| ٣٩    | التفويض والتأويل طريقان مقبولان عند أهل السّنة والجماعة    |
| ٤٠    | معنى مصطلح الإثبات الوارد في بعض كتب الاعتقاد              |
|       | ( 1 · 1 )                                                  |

| صفحت | موضوع                                                            |  |
|------|------------------------------------------------------------------|--|
| ٤١   | الله خالق أفعال الناس                                            |  |
| ٤٢   | العبد مختارٌ أفعاله محاسبٌ عليها                                 |  |
| ٤٢   | معنى القضاء والقدر، وحكم الاحتجاج بأنَّ الأمور مقدّرةٌ ومقضية    |  |
| ٤٣   | حكم ثواب الله تعالى لأهل الطاعة وعقاب أهل المعصية                |  |
| ٤٦   | معنى السعيد والشقي                                               |  |
| ٤٦   | إثبات رؤية المؤمنين الله تعالى يوم القيامة                       |  |
| ٤٨   | معنى الاستواء في القرآن الكريم والسؤال عن الله تعالى بلفظ «أين؟» |  |
| 01   | خاتمة باب الإلهيّات                                              |  |
| ٥٣   | الباب الثاني: النّبوّات                                          |  |
| ٥٤   | معنى الرسول والنبي                                               |  |
| ٥٤   | سبب بعثة الرّسل والأنبياء                                        |  |
| 00   | وجوب معرفة أسماء الرسل عليهم الصلاة والسلام                      |  |
| ٥٦   | الواجب اعتقاده في حق الرسل والأنبياء عليهم الصلاة والسلام        |  |
| ٥٨   | وجوب نفي النقائص عن الرسل والأنبياء عليهم السّلام                |  |
| ٥٩   | الأمور الجائرة في حقّ الأنبياء والرّسل عليهم الصّلاة والسّلام    |  |
| ٥٩   | النُّبوّة فضلٌ من الله تعالى ولا تنال بالا كتساب والاجتهاد       |  |
| 7.   | ختم النبوّة بسيّدنا محمّد ﷺ                                      |  |
| 71   | معجزات الأنبياء حق                                               |  |
| 70   | الباب الثّالث: السّمعيات                                         |  |
| 70   | سيّدنا محمّدٌ عَلَيْ أفضل الخلق                                  |  |
| 77   | الإيمان بوقوع حادثة الإسراء والمعراج                             |  |

| حممح | لموصوع                                                                      |
|------|-----------------------------------------------------------------------------|
| 77   | براءة السيّدة عائشة ممّا قذفها به المنافقون                                 |
| ٦٧   | أفضل النّاس بعد الأنبياء عليهم الصّلاة والسّلام                             |
| ٦٧   | مكانة الصحابة وموقف المسلم من الاختلاف الذي وقع بينهم                       |
| ٦٨   | اتّباع المسلم إمامًا من الأثمة الفقهاء الأربعة                              |
| 79   | معنى الوليّ ومكانة الأولياء الصالحين                                        |
| ٧٠   | كرامات الأولياء                                                             |
| ٧١   | مكانة الدعاء في الإسلام وأثره في حياة العبد                                 |
| ٧٢   | معنى الرّوح                                                                 |
| ٧٢   | الإيمان بالملائكة والكتب الإلهية                                            |
| ٧٣   | حكم الإيمان بسؤال الملكين في القبر                                          |
| ٧٤   | عذاب القبر ونعيمه                                                           |
| ٧٤   | حكم الإيمان بالبعث والحشر والحساب والأمور الغيبيّة يوم القيامة              |
| ٧٦   | حكم ارتكاب الذنوب دون توبة                                                  |
| ٧٧   | خاتمة الكتاب: ذكر بعض المسائل الفقهيّة وتراجم بعض علماء أهل السّنة والجماعة |
| ٧٧   | أولًا: حكم تكفير المسلمين                                                   |
| ٧٨   | ثانيًا: حكم عدم تكفير الكافر                                                |
| ٧٩   | ثالثًا: حكم الذبح لغير الله تعالى                                           |
| ٨٢   | رابعًا: حكم الطَّواف بالقبور                                                |
| ۸۳   | خامسًا: حكم الحلف بغير الله تعالى                                           |
| ٨٤   | سادسًا: حكم التوسّل                                                         |
| ۲۸   | سابعًا: معنى البدعة وأقسامها                                                |

#### ---<del>|</del>

| صفحت  | الموضوع                                                            |
|-------|--------------------------------------------------------------------|
| ۸٧    | ثامنًا: مذاهب أهل السّنة والجماعة وأشهر كتبهم وعلمائهم             |
| ۸۸    | تاسعًا: مشاهير علماء أهل السّنة والجماعة من الأشاعرة والماتريدية   |
| 9 8   | عاشرًا: منهج التدريس وكتب العقيدة عند أهل السّنة والجماعة الأشاعرة |
| 97    | قائمة المصادر والمراجع                                             |
| 1 • 1 | فهرس الموضوعات                                                     |
|       |                                                                    |





هذا الكتاب هو موجز يتناول مبادئ العقيدة الإسلاميّة بلفظ ميسّر مع ذكر أدلة هذه العقائد بصورة مبسّطة دون تطويل أو تعقيد

ويتضمّن هذا الموجز مذهب جمهور الأمّة الإسلاميّة من أهل السنّة والجماعة الأشاعرة ومن وافقهم في مسائل العقيدة، لذا اعتمدنا في عبارة هذا الكتاب على تقريرات المذهب الأشعري، فهو المعتمد المشتهر في أكثر كتب أهل السنة والجماعة، وعليه المعوّل في المسائل العلمية والاصطلاحات الاعتقادية

وقد جاء هذا العمل ليكون كلّ إنسان على بينة من أمره، عن تفكّر وتدبّر، امتثالًا لأمر الله تعالى: ﴿ فَاعلَم أَنَّهُ لا إِلَهَ إِلّا اللهُ ﴾ [محمد:19

وإنّما وجّهنا الهمّة لهذا الأمر؛ لأنَّ مبادئ العقيدة الإسلاميّة هي أهمّ مقومات الحضارة الإسلاميّة العريقة، وعليها بُنِيَ الفكر القويم والخلق المستقيم، وهي منبع وحدة الأمّة الإسلاميّة ونصرها وتمكينها، وهي من قبل ذلك كله ومن بعده السبب في النجاة يوم القيامة والفوز برضوان الله تعالى ورحمته