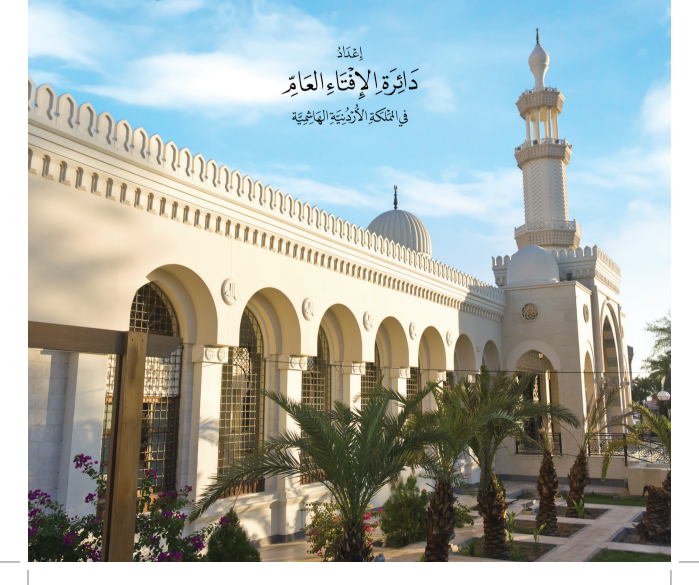




# CALLE VIEW



المنابع المناب

بيانات الإيداع في دائرة المكتبة الوطنية بالمملكة الأردنية الهاشمية

الأردن، دائرة الإفتاء العام.

كتاب عقيدة المسلم، إعداد: دائرة الإفتاء العام، عمّان، الدائرة، ٢٠٢٠م.

۸۸ ص، قياس القطع : ۲۷×۲۲ سم.

جميع الحقوق محفوظة لدائرة الإفتاء العام

الواصفات: العقيدة الإسلامية/ علم الكلام/ الإسلام.

التصنيف العشري (ديوي): ٢٤٠

رقم الإيداع لدى دائرة المكتبة الوطنية: (۲۰۲۰/۸/۲۹۸۰)

الرقم المعياري الدولي (ISBN) : ۲-۰۰-۲۲-۹۲۳



الطبعة الثانية مزيدة ومنقحة ١٤٤٢هـ = ٢٠٢٠م



جميع الحقوق محفوظة. لا يُسمَح بإعادة إصدار هذا الكتاب أو أيّ جزء منه أو تخزينه في نطاق استعادة المعلومات أو نقله بأيّ شكل من الأشكال أو رفعه على شبكة الإنترنت دون إذن خطي سابق من الناشر. حقوق الملكية الفكرية هي حقوق خاصّة شرعًا وقانونًا، وطبقًا لقرار مجمع الفقه الإسلامي في دورته الخامسة فإنّ حقوق التأليف والاختراع أو الابتكار مَصُونة شرعًا، ولأصحابها حقّ التصرُّف فيها، فلا يجوز الاعتداء عليها.

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced or transmitted in any from or by any means without written permission from the publisher.



# المناكم المناك

إغكادُ

دَائِرَة إلا فَتَاءِ العَامِّر في المُلكة الأُرْدُنِيَّة الهَاشِيَّة



#### مقدمة الطبعة الثانية

الحمدُ لله على نِعمه وآلائِه، والصَّلاةُ والسَّلامُ على أشرفِ رُسُلِه وأكرمِ أنبيائِه، بعثَه بالحقِّ والصَّدقِ للعالمين، واستقامتْ ببعثتِه شؤونُ الدنيا والدين، فما زالتِ الأُمّة بخيرٍ ما تمسَّكت بكتابِ اللهِ تعالى وسنّةِ سيدنا الرسولِ عَلَيْه، على وفْقِ الحقِّ الذي أجمعَ عليه أهلُ الحقِّ والقَبول، وتواترتْ عليه أدلةُ العقولِ والنقول، وهو ما ذهَب إليه أصحابُ السَّبق مِن ساداتِ الصحابةِ والتابعين، وأهلُ العلم منَ الأئمةِ المعتبرين، ونخصُّ بالذِّكرِ منهم أئمتنا الأربعة: أبا حنيفةَ ومالكًا والشافعيَّ وأحمد، رضي الله عنهم وعن سائر الأئمّةِ ما طلُعتْ شمسٌ وأشرقَ نهار.

أمّا بعد،

فهذه الطبعةُ الثانيةُ من كتابِ عقيدةِ المسلم، نقدِّمُها للقُراءِ الكرامِ ونحن نتفيّاً ظلالَ ذكرى المولدِ الشريف، الذي به تشرَّفَتِ العوالمُ والكائنات، وتنورتْ ببعثتِه الأممُ وتنزَّلتِ الرِّحْمات، على صاحبِها أزكى الصَّلاةِ وأفضلُ السَّلام، وهو السببُ الأعظمُ في وحْدةِ الأمة واتِّحادها، وصلاحِ ماضيها وحاضرها ومستقبلها، وبه الأمانُ من كلِّ مَخُوفٍ في الدنيا والآخرة، صاحبِ المقامِ المحمود واللِّواءِ المعقود والشفاعاتِ العُظْمى يومَ القيامة.

ويأتي هذا الإصدارُ بعد نفادِ نُسخ الطبعةِ السابقة، وقد أُدْخِلَ عليها بعضُ التعديلاتِ والصياغاتِ والإضافاتِ التي رأينا أهميّتها، بيانًا لإجمالٍ قد يكون في العبارةِ السابقة، أو زيادة تفصيلِ ربما يحتاجُ إليها القارئُ الكريم، أو إزالةً لإشكالٍ قد يطرأُ على بعض الأذهان.

ولم تختلف هذه الطبعةُ عن سابقتِها في الاتِّجاه العام، بلْ هيَ معَ سابقتها واحدةٌ متفقةٌ منْ حيثُ المضمونُ والأحكام، وهذا أمرٌ طبيعي؛ فإنّ الاعتقادَ الصحيحَ واحدٌ لا يتغيّر ولا يتبدَّل، لكنّ تفضيلَ لفظٍ على لفظ، وتقديمَ عبارةٍ على عبارة، هو دأبُ العُلَماء والمصنِّفين من قديم، فلذلك وقع بعضُ التغييرات مِمّا أشرنا إليه.

ومِمّا جرى عليه شيءٌ من التحرير: أننا توسّعنا في الاستدلال على أنّ الأصل في الإيمان هو التّصديق، وأنّ العمل يدخُل في مسمّى الإيمان الكامل لا في أصله، وقدّمنا مسائل الإيمان لتكون مقدّمة للعقيدة، وتوسّعنا قليلًا في بيانِ بعضِ الأمور الفقهيّة المُلحَقة بآخرِ الكتاب مع التنبيه إلى وجه إدراجها في كتابِ العقيدة الذي بين أيدينا، وقد حذفنا بعض المسائل التي تحتاج إلى تعمُّقٍ وتخصُّصٍ من طلبة العِلْم قد لا يهتمُّ بها كثيرٌ من الناس، ووضعنا بعض الهوامش التوضيحيّة لما قد يخطُر بذهن القارئ من سؤال.

وقد رصدتْ دائرةُ الإفتاء العامِّ آراءَ القُرِّاء الكرامِ وملحوظاتِهم على الكتاب، فكانت ما بين ملحوظات تتعلَّقُ بالصياغة وتحريرِ العبارة واختيارِ اللفظ الأدقِّ تعبيرًا، فاخترنا لذلك ما يكون أنسبَ للقارئ الذي يريدُ صافيَ العقيدةِ من غيرِ تعقيدٍ لفظيِّ أو معنوي، لتكون العبارة سَلسةً صافيةً تندفعُ عنها أوهامُ الفهم، وتتجلَّى في أحسن مقام، وذلك بحسب طاقتنا ما أمكن.

وكان بعضُ الملحوظاتِ على الكتاب سلبيًّا ضارًّا، منها ما يختارُ عقيدةَ التشبيهِ والتجسيم، ومنها ما يرجِّحُ تكفيرَ أصحاب الذنوبِ والمعاصي على طريقةِ المعتزلةِ والخوارج، ومنها ما يرفضُ مذاهبَ الأئمةِ المعتبرين، حتى إنّ بعضَ الملحوظات اعترضَ على فكرةِ إصدارِ الكتاب، وغير ذلك من ملحوظاتٍ لا توافق عليها دائرةُ الإفتاء العام، ولا تُوافق منهجَها المعتمد وفق مذهبِ أهل السنّة والجماعة في العقيدةِ والفقهِ والسُّلوك.

ودائرةُ الإفتاءِ إذْ تشكُرُ كلَّ مَنْ قدَّم ملحوظةً على عملها، تؤكِّدُ تطلُّعَها إلى الاهتمامِ بتثقيف المسلم بما يفيدُه في أمورِ دينه ودنياهُ عبر الفتوى الهاتفيّةِ والمكتوبةِ والشفويّة، والأعمالِ العلميّة المحكّمة والبحوثِ والدراسات والمنشورات والكتب، وغير ذلك من المساهمات العلميّة الهادفة، وتؤكِّد أنّ ما تختاره من الآراءِ هو ما يوافقُ الشريعةَ الإسلاميّة بمصادرِها الأصيلة، ولا يخرجُ عن إجماعاتِ أهل السّنة والجماعة وفقه المذاهب الأربعةِ المعتبَرة.

واللهُ الموفِّق، وهو حسبُنا ونعمَ الوكيل.

والحمدُ للهِ ربِّ العالمين، والصَّلاةُ والسَّلامُ على سيِّدِنا محمَّدٍ وعلى آلِه وصحبِه أجمعين.



#### تمهيد الكتاب

الحمدُ لله ربِّ العالمين، والصَّلاة والسَّلام على سيِّدنا محمَّدٍ وعلى آلِه وصحبه أجمعين.

وبعد،

فإنَّ علم العقائد الإسلاميّة منْ أهمِّ علوم الإسلام، إذْ هو العلمُ الذي يبحثُ في مبادئ الإسلام الكُليّة، وبه يُتوصَّل إلى معرفة الله عزَّ وجلَّ وصفاته، ورسلِه الكرام صلواتُ اللهِ وسلامُه عليهم أجمعين، وما يكون من مصيرِ الإنسان بعدَ الموت لينجو بين يدي الله تعالى من الهلاكِ الدائم.

ولذلك كان علمُ العقائد جامعًا بين الأدلّةِ العقليّة والنقليّة، رأسًا للعلوم الشرعيّة وأساسًا لها، مشتملًا في أغلبه وأصوله على المعلوماتِ الدينيّةِ القطعيّة، ونجد أنّ عناية عُلَماء الإسلام انصرفَتْ إلى الاهتمامِ به، فدونوا فيه الكتبَ الكثيرة، ما بين مختصرٍ ومطول، ومنظوم ومنثور، بل نجدُ أنّ عُلَماء أهل السنّة والجماعة صنّفوا فيه على مستوياتٍ كثيرة بحسب حاجة المسلمين، فهذه كتبٌ تناسب المبتدئين، وتلك للمتوسِّطين، وأخرى للمحقِّقين، وكلُّ هذه الكتب والمستويات متفقةٌ في الاعتقاد لا تختلف، وإنما يرجع هذا التنوُّع في التصنيف إلى طُرقِ العرضِ وأسلوب تحليل الآراء والاستدلال عليها، فمِنَ الناسِ مَن تكون عنده شُبْهة لا تشتبهُ على غيره، ومنهم من يحتاج إلى تفصيلٍ لا يستوعبُه آخر، ومِن طرقِ التصنيف طريقةُ المتكلِّمين التي يهتمون فيها بإيراد شُبَه الخصوم للردِّ عليها وبيانِ ضَعْفها، وتدقيق الحُججِ والبراهين على أتمٌ صورةٍ ممكنة.

وهذا الكتاب موجَزُ يتناول مبادئ العقيدةِ الإسلاميّةِ بلفظٍ ميسَّر معَ ذكر أدلّة هذه العقائد ذكرًا يسيرًا دون تطويلٍ أو تعقيد، ليكون كلُّ امرئ من نفسه على بصيرة (١).

ويتضمَّنُ هذا الموجَز مذهبَ جمهور الأُمّة الإسلاميّة من أهل السنّة والجماعة؛ الأشاعرة ومَن وافقهم في مسائلِ العقيدة، وما نوردُه في هذا الكتاب ثابتٌ في نصوصِ الكتاب والسنّة؛ المشتملة على الأدلّة العقليّة والنقليّة الدالّة على ما نذكرُه من العقائدِ المقرَّرة في المذهب الأشعريِّ وما وافقه من مذاهب أهلِ السنّة والجماعة.

وقد ألحَقْنا بآخر الكتاب بعض المسائل الفقهيّة؛ كحكم إيقاع التكفير على المسلمين لمجرَّد الشُّبُهات، ومفهوم البِدْعة، وما شابَه ذلك، وسببُ ذلك أنَّ بعض المخالِفين زعم أنّها مسائلُ اعتقادية، وكانتْ عندَهم سببًا في تكفير بعضِ المسلمين أو تبديعِهم في العقيدة، فاحتَجْنا إلى ذكرِها والتنبيهِ على القول الصوابِ فيها، وإنْ لم تكُن من العقيدة في الأصل، وصنيعُنا في ذلك كصنيع بعض عُلَمائنا المتقدِّمين الذين أوردوا بعض مسائلِ الإمامة العُظْمى في كتبِ العقائد، على الرّغم من كونها مسائلَ فقهيّة.

وإنّما جاءَ هذا العملُ ليكون كلُّ إنسانٍ على بيِّنةٍ منْ أمره عن تفكُّر وتدبُّر، امتثالًا لأمر الله تعالى: ﴿ فَأَعْلَمُ أَنَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا ٱللَّهُ وَٱسۡتَغْفِر لِذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مُتَقَلِّبُكُمْ وَمَثْوَىكُمْ ﴾ [محمد: ١٩].

وإنّما وجّهنا الهمّة لهذا الأمر لأنّ مبادئ العقيدة الإسلامية أهمّ مقوّمات الحضارة الإسلاميّة العريقة، وعليها بُنِيَ الفكر العقليُّ والفقهيُّ والأخلاقيُّ عند المسلمين، وهي الأساسُ في العمل القويم والخُلق المستقيم، وهي منبعُ وحدة

<sup>(</sup>۱) وقد استقينا مادّة هذا الكتاب من الكتب المعتمدة في العقيدة الإسلامية على مذهب السادة الأشاعرة، ومن كتب الفقه المعتمدة، ومن فتاوى دائرة الإفتاء العام في مسائل العقيدة الإسلامية، ورتبناه غالبًا بترتيب كتاب «جوهرة التوحيد» للإمام اللَّقاني رحمه الله تعالى، والترتيب أمر شكلى لا يمسُّ جوهر العقيدة.

الأُمّة الإسلاميّة ونصرها وتمكينها، وهي مِن قبل ذلك كلّه ومن بعدِه سببٌ في النّجاة يومَ القيامة والفوز برضوانِ الله تعالى ورحمته.

وقد حمل لواء العقيدة الإسلاميّة على مرّ تاريخ الإسلام أعلامٌ عُدُولٌ ثِقات، بلّغوا الحقّ للأجيال أحسن تبليغ، فأولُ أولئك أصحابُ رسول الله عَلَيْ، أخذوها عن النبيّ على صافية واضحة، ثمّ تبعهم من بعدَهم، حتّى دخلت في الإسلام أممٌ لها فلسفاتٌ وآراءُ غريبةٌ عن منهج القرآن الكريم وسنة النبيّ على وإجماع عُلَماء الأُمّة، ودخلَ معَ هذه الآراءِ الغريبة بعضُ الشّبة والمجادلات في العقيدةِ الإسلاميّة، فصارت الحاجةُ مُلِحّةً للدفاع عن العقيدة الإسلاميّةِ وتخليصِها من كلِّ شائبةٍ، لتعودَ بيضاءَ نقيّةً كأولِ عهدها بكتابِ الله تعالى وسنة رسولِ الله على فانتهض لذلك الأمرِ المهمِّ الأئمةُ الأربعةُ الفقهاء (١١) ومَن كان في زمنهم، فوضَحوا بعضَ مسائل العقيدة، وناظروا فيها المخالِفين، وكتبوا في بعضِ القضايا وألَّفوا وعلَّموا.

وبقيت العقائدُ واضحةً عند عامّة المسلمين، لكنْ ظهرت الحاجةُ إلى تقرير العقائد وبنائِها بناءً نظريًّا علميًّا محكمًا، ليتمكَّن عُلَماء الإسلام من الردِّ على أي فلسفةٍ عرجاءَ أو شُبْهةٍ عوجاء (٢)، فتصدَّى لهذا الواجب العظيم إمامان عظيمان

<sup>(</sup>۱) وهم: الإمام أبو حنيفة النعمان (ت٠٥٠هـ)، والإمام مالك بن أنس إمام دار الهجرة (ت١٧٩هـ)، والإمام الشافعي المطلبي (ت٢٠١هـ)، والإمام أحمد بن حنبل (ت٢٤١هـ).

<sup>(</sup>٢) وقد زادت الحاجة إلى تقرير علم العقائد بسبب ظهور بعض الأفكار المخالفة لعقائد أهل السنة والجماعة، كأفكار المعتزلة في إنكار القدر، والمجسّمة الذين يصفون الله تعالى بصفات الأجسام ويشبهونه بخلقه، تعالى الله عمّا يقولون علوَّا كبيرًا، والمرجئة الذين يقطعون الصلة بين الإيمان والعمل، فلا يضرُّ عندهم عمل مع الإيمان، والخوارج الذين كفروا الصحابة رضي الله تعالى عنهم، واستحلوا دماء المسلمين بشبهات واهية، وأباحوا الخروج على أمراء المسلمين، وانتشرت في زماننا هذا شُبه واعتقادات فاسدة أخرى، منها: الإلحاد، سواء كان إنكارًا لوجود الله تعالى، أو إنكار النُبوّة، ومنها إنكار أن شريعة الإسلام =

من أهل السنّة والجماعة، وهُما: الإمام أبو الحسن الأشعري، والإمام أبو منصور الماتريدي، وكان كلُّ منهما معتنيًا بإقامة الأدلّة على العقيدة الإسلاميّة ودفع الشُّبَه عنها وتوضيحها، وتبِعَهُما على ذلك عُلَماء الأمّة مِن بعدِهم حتَّى يومنا هذا، فكانوا هم الجمهور، وقولُهم هو القولَ المنصور، وله الحظُّ الوافر من الأدلّة والبراهين المعتبرة من الأدلّة العقليّة والنصوص النقليّة.

أمّا أبو الحسن الأشعريُّ (ت٢١هـ) فإمامٌ من أئمةِ الهُدى، وعالِمٌ كبيرٌ من سُلالة الصحابيِّ الجليل أبي موسى الأشعريِّ رضي الله عنه، واسمه: عليُّ بن إسماعيل بن أبي بِشر إسحاق بن سالم بن إسماعيل بن عبدالله بن موسى بن بلال بن أبي بُرْدة بن أبي موسى الأشعري، قال تاج الدين السُّبْكيُّ الشافعيُّ رحمه الله: «واعْلَمْ أبي بُرْدة بن أبي موسى الأشعري، قال تاج الدين السُّبْكيُّ الشافعيُّ رحمه الله: «واعْلَمْ أنّا لو أرَدْنا استيعابَ مناقبِ الشيخ الأشعريِّ لضاقتْ بنا الأوراقُ وكلَّت الأقلام»(١).

وأمّا أبو منصور الماتريديُّ (ت٣٣٣هـ) فمنسوبٌ إلى بلدة بسَمَرْقَنْد، واسمه: محمد بن محمد بن محمود الحنفي، ويُلقَّب بإمام الهُدى، قال السُّبْكي: «كان إمامًا جليلًا مناضلًا عن الدين، موطِّدًا لعقائد أهل السنّة، قطع المعتزِلة وذوي البِدَع في مناظراتِهم، وخصَمَهُم في محاوراتهم حتى أسكتهم...، ومذهبه يمثِّل امتدادًا لمذهب أبى حنيفة وصاحبَيْه الإمامين أبى يوسف ومحمد بن الحسن»(٢).

<sup>=</sup> ناسخة للشرائع السابقة، أو ادّعاء النُبوّة كاعتقاد القاديانية، أو التكذيب بصحة القرآن الكريم، أو إنكار وجوب اتّباع سيدنا محمد على لغير المسلمين، أو إقرار وحدة الأديان، أو الاعتقاد بالتعددية الدينية الفلسفية، وغير ذلك من الأباطيل.

<sup>(</sup>۱) السُّبْكي، تاج الدين عبد الوهاب بن علي بن عبد الكافي (ت٧٧١هـ)، طبقات الشافعية الكبرى، ط٢، (تحقيق: محمود الطناحي وعبد الفتاح الحلو)، هجر للطباعة والنشر والتوزيع، الكبرى، ط٢، ص٢٥١هـ: ج٣، ص٢٥١٠.

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه: ج٣، ص٥١٥٠.

# بيان انتساب علماء العقيدة إلى الإمامين الأشعريّ والماتريدي:

وينبغي العلم أنَّ الإمامَيْنِ أبا الحسن الأشعري وأبا منصور الماتريدي لم يقرِّرا شيئًا مخالِفًا للكتاب والسّنة، بل كان عملُهما الدِّفاعَ عن العقيدة الإسلاميّة المذكورة في الكتاب والسّنةِ على منهج النبيِّ في وأصحابِه وتابعيهِم من خيرِ القرون، فألَّفا في ذلك الكتب، وناظرا المخالِفين، وسعيا في تثبيت المؤمنين على تلك العقائد الصحيحة، فرزقهما الله تعالى القوّة على ذلك، وأمدَّهما فيه بخيرِ مَدد، ثمَّ تتابعت الأمّة على ذلك، والأمّة باجتماعها على هذين الإمامين أثبتَتْ عدالتهما وصحة عملِهما، لأنّ الأمّة لا تجتمع على ضلالة كما رُوِي عن النبيِّ في أغلب الأقوال، وذلك مصرَّحُ به عند العُلَماء الذين درسوا الخلاف بينهما وألَّفوا فيه كتبًا مشهورة.

وقد أقرَّ أهل الحديثِ من أهل السنّةِ والجماعة للإمام الأشعريِّ وأصحابه بالفضل والمكانة، فنقلوا عنهم وترضَّوا عليهم ودَعَوا لهم بالرَّحمة، فهذا الإمام المحدِّث البيهقيُّ ينقل عن الأشعريِّ وابن فورك في مواضعَ كثيرةٍ في كتابه الكبير «الأسماء والصفات»، وينقل فيه فهمَهما وتأويلاتِهما راضيًا بها، موافِقًا عليها، وما ذلك إلا لصحّة عقائدهما.

وهذا الحافظُ ابنُ عساكرَ يبيِّنُ حقيقةَ عمل الإمامين الأشعريِّ والماتريدي، فيقول: «... إلى أن بلغت النوبةُ إلى شيخِنا أبي الحسن الأشعريِّ رحمه الله، فلم يُحْدِثُ في دين الله حدثًا، ولم يأتِ فيه ببدعة، بل أخذ أقاويل الصحابة والتابعين ومَن بعدَهم من الأئمةِ في أصول الدين، فنصرها بزيادة شرح وتبيين، وأنّ ما قالوا في الأصول وجاء به الشرع صحيح في العقول، خلاف ما زعم أهلُ الأهواءِ من أنّ بعضه الأصول وجاء به الشرع صحيح في العقول، خلاف ما زعم أهلُ الأهواءِ من أنّ بعضه

تمهيدالكتاب ------تمهيدالكتاب

لا يستقيمُ في الآراء، فكانَ في بيانه نُصرة أقاويل مَن مضى مِن الأئمة كأبي حنيفة وسفيان الثوريِّ من أهلِ الكوفة، والأوزاعيِّ وغيره من أهل الشام، ومالكِ والشافعيِّ من أهل الحرمين، ومن نحا نحوهما من الحجاز وغيرها من سائر البلاد، وكأحمد ابن حنبل وغيره من أهل الحديث، والليثِ بن سعد وغيره، وأبي عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري، وأبي الحسن مسلم بن الحجاج النيسابوري؛ إمامي أهل الآثار وحافِظي السنن التي عليها مدار الشرع، رضي الله عنهم أجمعين، وذلك دأب من تصدي من الأئمةِ في هذه الأُمة وصار رأسًا في العلم مِن أهل السنّةِ في قديم الدهر وحديثه، وبذلك وعد سيدُنا المصطفى عنه أمته فيما رَوى عنه أبو هريرة رضي الله عنه أنه قال: «يبعثُ اللهُ لهذِه الأُمّةِ على رأسٍ كلِّ مِئة سنةٍ مَنْ يُجَدِّدُ لها دينَها»»(۱).

ومِن بعد هذين الإمامَين الجليلَين جاء أئمةُ أهل السّنة من طبقات الفقهاء والمحدِّثين والمفسِّرين وعُلَماء القراءات وأهل اللَّغة العربيّة وعُلَماء العقيدة الإسلاميّة وأصول الفقه؛ كالإمام الباقِلاني، والحافظِ ابن فورك، وأبي عَمْرو الداني، ومكيِّ بن أبي طالب، وإمام الحرمَين الجُويني، وحجّة الإسلام الغزالي، والإمام النسفي، وفخر الدين الرازي، وعَضُدِ الدين الإيجي، ومُحْيي السّنة البَغَوي، والعلاء البُخاري، ومُحْيي الدين النّووي، وأمير المؤمنين في الحديث ابن حَجَر العسقلاني، والإمام الحافظ البيّهقي، والسّخاوي، والسُّيوطي، والبيّضاوي، والعراقي، والعزّ ابن عبد السلام، والكمال ابن الهُمام، وغيرهم مِمَّن يطولُ الكلام بذكْرِهم، وهؤلاء جميعًا على مذهبِ أهل السّنة والجماعة؛ إمّا الأشاعرة وإمّا الماتريدية، لم يُحْدِثوا شيئًا في الدِّين، وهم مِنْ أهل القبول والهُدى عند جماهير الأُمّةِ الإسلاميّة.

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن عساكر، ثقة الدين، أبو القاسم علي بن الحسن بن هبة الله المعروف بابن عساكر (ت٥٧١هـ)، تبيين كذب المفتري فيما نسب إلى الإمام أبي الحسن الأشعري، ط٣، دار الكتاب العربي، بيروت، ١٤٠٤هـ: ص١٠٣٠.

وإذا كان سلف الأُمّةِ قد ساروا على منهج معتدلٍ يأخذ بالكتاب والسّنة وما أجمعتْ عليه الأُمّة، وتتابعوا على ذلك خلفًا عن سلف؛ فنحن أَوْلى وأَحْرى أن نواصلَ هذه المسيرةِ العلميّة المباركة، ونلتزمَ الثوابتَ الإسلاميّة القطعيّة، وأن نسيرَ على ما سار عليه علماؤنا السابقون، لنكونَ من الناجينَ أمام ربِّ العالمين.

والله نسألُ أن ينفع بهذا المختصر في العقيدةِ الإسلاميّة، كما نفعَ بمنهج عُلَماء الأمّة المعتبَرين من أهلِ المذاهبِ الأربعة، الموافِقين لمنهج الإمامَين الأشعريّ والماتريدي.

وقد رتَّبْنا الكلامَ على مسائلِ العقيدةِ في هذا الكتاب ضمنَ ثلاثة أبواب: الإلهيّات، والنّبوّات، والسمعيّات، ثمَّ جعلنا تحت كلِّ باب عنواناتِ المسائل المندرجة تحته، وقدَّمنا لهذه الأبواب بمقدِّمةٍ تتعلَّق بمفهوم الإيمان عندَ أهل السّنة والجماعة ومعناه، لأنّه أول واجب على المُكلَّف.

والحمدُ للهِ ربِّ العالمينَ

\* \* \*

# مقدمة العقيدة مفهوم الإيمان عند أهل السنّة والجماعة

أوجب الشرعُ الشريفُ على المُكلَّفين معرفةَ الله تعالى، وكذلك أوجبَ عليهم أَنْ يعرفوا أركانَ الإيمان، وشرط ذلك أن تكون معرفتُهم معرفةً يقينيَّةً جازمةً ثابتةً بالدليل الصحيح، لقول الله عزّ وجل: ﴿ فَأَعْلَمَ أَنَّهُ لِآ إِلَهَ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ [محمد: ١٩].

والمعرفة الواجبة في الإسلام هي الإيمان بمقتضى الشهادتين (أشهدُ أنْ لا إله إلّا الله وأشهدُ أنَّ محمدًا عبدُ اللهِ ورسولُه)، أي: التصديقُ بالله تعالى بمعرفة ما يجب له مِن صفاتِ الكمال، وما يستحيلُ عليه مِن صفاتِ النَّقص، وأنّ أفعاله سبحانه واقعةُ بإرادته وقدرته، والتصديقُ بالنبيِّ على وجه التسليم والإذعان، والتصديقُ بما يبلغُنا به عليه الصَّلاة والسَّلام.

ولا تكون تلك المعرفة الإيمانية مقبولة حتى تكون يقينية، ولذلك لا بُدً من معرفة أدليها الإجمالية، ولا يكفي للمُسْلِم أن يكون مُسْلمًا بالشكِّ أو الظنِّ والتخمين، ولا يُعَدُّ ذلك معرفة بالله تعالى، ولا علمًا به سبحانه، لأنّ من شكَّ أو ظنَّ لم يُسَمَّ عالِمًا، فلو فُرِضَ وُجود مُكلَّفٍ يُثبت وجود الله ظنَّا أو شكًّا فذلك غير مقبولٍ منه، ولا يُعَدُّ ذلك محقِّقًا للمطلوب، قال الله تعالى: ﴿ قَالَتُ رُسُلُهُمْ أَفِي اللّهِ شَكُُ فَاطِرِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ يَدْعُوكُمُ لِيغَفِر لَكُم مِّن ذُنُوبِكُمْ وَيُؤَخِركُمُ لِيغَفِر لَكُم مِّن ذُنُوبِكُمْ وَيُؤَخِركُمُ اللّهِ الله سبحانه: ﴿ وَمَا يَنْبِعُ أَكُثُرُهُمْ لِلّا ظَنَّا إِنّ الله عَلِيمُ بِمَا يَفْعَلُونَ ﴾ [براهيم: ١٠]، وقال الله سبحانه: ﴿ وَمَا يَنْبِعُ أَكُثُرُهُمْ لِلّا ظَنَّا إِنّ اللهَ عَلِيمُ بِمَا يَفْعَلُونَ ﴾ [يونس: ٣٦].

وينبغي أن يُعلم أنّ الشرع لم يشترطْ على المُكلَّف أن يعرف الله تعالى بالنَّظر التفصيليِّ في الدَّلائل والمسائل، بل أوجب النَّظرَ الإجماليَّ فقط، وهو ما لا يخلو عنه عوامُّ الناس من المُكلَّفين، فكلُّهم يستدلُّ في نفسه ـ وإنْ لم يتلفَّظُ بلسانه ـ على وجود الله بحسب مستواهُ وقدرتِه، ولو فُرِض وجود مُكلَّف لم ينظرِ البَتّة، أي لم يبحثْ في الدليل، بل كان مُقلِّدًا محضًا، فإنهم يعدُّونه مقصِّرًا في بعض ما يجب عليه من التَّكاليف الفرعيّة، فيكون بذلك مؤمنًا عاصيًا، وقد أشار الإمام عَضُد المِلة والدين الإيجي إلى الاكتفاء بالنَّظر الإجمالي، فقال: «فمَنْ كان مصدِّقًا حقيقة، كان عالمًا بهذه الأمور كُلِّها، وإنْ لم يكُنْ له تنقيحُ الأدلّة وتحريرُها، فإنَّ ذلك ليس شرطًا في العلم والخروج عن التقليد»(۱).

# أول واجب على المكلَّف (٢) معرفة الله تعالى:

ولا بُدَّ للقيام بهذا الواجب من تحقيقِ الإيمان بالله تعالى عن طريق الدَّليل

<sup>(</sup>۱) الشريف الجُرجاني، علي بن محمد الجُرجاني (۱۹۸هـ)، شرح المواقف، مطبعة السعادة، مصر، ۱۹۰۷م ـ ۱۳۲۵هـ: ج۸، ص۳۳۳.

<sup>(</sup>٢) المكلف في أصول الدين، هو: البالغ العاقل الذي وصلته الدعوة الإسلامية على وجه صحيح، بأن يكون عرف مضمون هذه الدعوة الملخص في شهادة التوحيد: «لا إله إلا الله، محمد رسول الله».

والبرهان، إذْ لا يجوز أنْ يكونَ الإيمان بالتقليدِ للآخرين (١)، وهذا الكونُ أكبر دليلٍ على وجود الله تعالى؛ لأنّ العالَمَ المخلوقَ الذي ندركُه بحواسِّنا، لا يمكن للعاقل أنْ يصدِّق أنَّه موجود بلا مُوجِد، ومخلوقٌ دونَ خالق؛ فإنَّ فطرة الإنسان تبحث لكلِّ شيء عن سبب، فكلُّ مخلوق لا بُدَّ له من خالق، وذلك الخالقُ هو اللهُ تعالى القائل: ﴿لاَ إِلَاهُ إِلَاهُ إِلَا هُوَ خَلِقُ كُلِقُ صُكِلِ شَيْءٍ فَأَعْبُدُوهُ ﴾ [الأنعام: ١٠٢].

ومن الأدلّة أيضًا: أنَّ هذا الكون مِن حولنا منظّم ومتقَن جدًّا معَ أنَّه مُعقد جدًّا، تجري فيه الأشياء كلُّها معَ كثرتها بمقدارٍ دقيق محدَّد، ولا يُعقَل أن يكونَ ذلك الأمر الهائل من دون مقدِّرٍ ومنظِّم وعالِم بكلِّ شيء، قال الله تعالى: ﴿وَخَلَقَ كُلَّ صَكُلِّ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُۥ نَقَدِيرً﴾ [الفرقان: ٢].

ولا يستغني أحدٌ عن الدليل على وجودِ الله تعالى ومعرفتِه سبحانه، وكلُّ إنسان يُعبِّر بلسانه عن ذلك الدليل بحسب ما يقدرُ عليه، فهذا الأعرابيُّ يقول في الاستدلال على وجود الله تعالى: الأثر يدلُّ على المسير، والبَعْرة تدلُّ على البعير، فسماءٌ ذات أبراج، وأرضٌ ذات فِجاج، وبحارٌ ذات أمواج، ألا تدلُّ على السميع البصير؟!

# معنى الإيمان الذي كلُّف الله تعالى به الناس:

بعد أَنْ ذكرنا فيما سبق أَنَّ الإيمان هو أول واجبٍ على المُكلَّف، لا بُدَّ أَن نوضِّحَ مفهوم الإيمان، فنقول:

أصلُ الإيمان المطلوبِ من الإنسان: هو تصديقُ القلب دونَ تردُّدٍ أو شك،

<sup>(</sup>۱) التقليد هو اتباع أقوال الآخرين من غير بينة أو دليل، بحيث إذا تغيرت أقوالهم شكَّ المقلِّد في تقليده، فيصير متحيِّرًا شاكًا لا يعرف حقًّا من باطل، ولذلك كانت معرفة الله تعالى واجبة على المكلف بمعرفة الأدلة الكافية، لأن التقليد خطر على عقائد المسلم، ويؤدي في الغالب إلى الشكِّ والريبة.

بحيث يكون مطمئنًا ومُذْعِنًا بأنّ الله حق، والإسلام حق، وأنّ كلَّ ما جاء به سيدُنا رسول الله محمَّد ﷺ حق، قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا ءَامِنُوا بِٱللّهِ وَرَسُولِهِ عَلَى رَسُولِهِ عَلَى رَسُولِهِ ﴾ [النساء: ١٣٦]، فمَنْ جاء بهذا الأصل فقد نجا مِن الخلود في نار جهنّم.

والدليل على أنّ أصلَ الإيمان هو التّصديقُ بالقلب قولُ الله تعالى: ﴿أُولَئِمِكَ صَلَّمَ فِي اللهِ على أَنْ أَصلَ الإيمان الذي كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْإِيمَان وَأَيَّدَهُم بِرُوجٍ مِّنْهُ ﴾ [المجادلة: ٢٢]، فالإيمان الذي يُكتَب في القلبِ ليس إلا التّصديقَ القلبي، وقول الله تعالى إخبارًا عن إخوةِ يوسُف عليه السَّلام: ﴿وَمَا أَنْتَ بِمُؤْمِنِ لَنَا ﴾، أي: بمُصَدِّق.

وقد يُعبَّر عن الإيمان الكامل بأنه الاعتقاد بالجَنان والقول باللِّسان والعمل بالأركان، وهذا تعريفٌ صحيح، لكن ينبغي أن يُلاحَظ أنَّه تعريفٌ للإيمان الكامل، لا لأصل الإيمان الذي هو التصديق.

وقد يستغرِبُ المسلم أنْ يكون أصلُ الإيمان مجرَّد التّصديق، وأنّه لا يدخل فيه عمل اللِّسان والجوارح، فنقول: لا غرابة في ذلك، فإنّ الكتاب والسّنة يدُلّان على هذا الأمر، وهو قولُ الصحابة والتابعين وتابعيهم رحمهم الله جميعًا، بل هو قولُ السَّلف العُدُول من أهل المذاهب الأربعة، فلا نتركه لمجرَّد وهْمِ متوهِّم أو استغرابِ مستغرِب.

ونسوق هنا جُملةً من أدلَّة الكتاب والسَّنة، ونصوصِ العُلَماء المعتبَرين في ذلك:

1\_ قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرَكَ بِهِ ء وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ وَمَن يُشَرِكَ بِاللّهِ تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ عَلَيْمًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٤٨]، والشّرك هو اعتقاد شريك مع الله، وأيُّ شيء من المعاصي وتركِ الأعمال هو دون الشّرك قطعًا، وهو في حيِّز مشيئة الله تعالى، فلا يُعَدُّ كفرًا ولا يكون من المُكفِّرات، فدلَّ ذلك على أنّ الإيمان الذي ينجو به الإنسانُ هو الاعتقادُ القلبي.

٢- قال الله تعالى: ﴿ مَن كَفَرَ بِأُللَّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَنِهِ ۚ إِلَّا مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُ,
 مُطْمَيِنٌ أَبا لَإِيمَنِ وَلَكِكِن مَن شَرَحَ بِأَلْكُفْرِ صَدْرًا فَعَلَيْهِ مْ غَضَبُ مِّن أَللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابُ
 عَظِيمٌ ﴾ [النحل: ١٠٣].

٣ قال الله تعالى: ﴿أُوْلَتِهِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْإِيمَنَ وَأَيَّدَهُم بِرُوجٍ مِّنْهُ ﴾ [المجادلة: ٢٢].

٤ ـ قال الله تعالى: ﴿قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنَا قُل لَمْ تُؤْمِنُواْ وَلَكِن قُولُوٓاْ اَسَلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ
ٱلْإِيمَنُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ [الحجرات: ١٤]، فهذه الآيات السابقة جعلت الإيمان قلبيًّا، وغير
ذلك لا يدخلُ في حقيقةِ الإيمان الذي تكونُ به النجاة من الخلود في النار.

فهذه الآيات تفيد بأنّ الإيمانَ يقع في القلوب والصدور، وهذا هو التّصديق القلبي.

• أحاديثُ الشفاعة الصحيحةُ الصريحة، وهي تنصُّ على خروجِ المؤمن من النار، مع أنّه لم يعمل عملًا خيرًا قطُّ في حياته، من صلاةٍ أو صيامٍ أو زكاةٍ أو غير ذلك مِنَ الواجبات والطّاعات، وهي متعدِّدةٌ وكثيرة، منها: ما رواه أنسُ رضي الله ذلك مِنَ النّبِي عَلَيْ قال: «يخْرجُ منَ النّارِ مَنْ قال لا إلهَ إِلّا الله، وفي قلْبِه وزْنُ شَعِيرة مِنْ خَير، ويخْرجُ منَ النّارِ مَنْ قال لا إلهَ إِلّا الله، وفي قلْبِه وزْنُ بُرَّة مِنْ خَير، ويخْرجُ منَ النّارِ مَنْ قال لا إلهَ إِلّا الله، وفي قلْبِه وزْنُ بُرَّة مِنْ خَير، ويخْرجُ منَ النّارِ مَنْ قال لا إلهَ إِلّا الله، وفي قلْبِه وزْنُ دُرَّة مِنْ خَير، عبد الله: قال من النّارِ مَنْ قال لا إلهَ إِلّا الله، وفي قلْبِه وزْنُ دَرَّة مِنْ خَير». قال أبو عبد الله: قال مَنْ النّارِ مَنْ قال لا إلهَ إِلّا الله، عنِ النّبِي عَلَيْهُ: «مِنْ إيمان» مكانَ «مِنْ خَير»(١).

٦ ـ وجاء في حديثٍ طويلٍ من أحاديث الشفاعة فيما رواه أبو سعيدٍ الخُدري رضي الله عنه: «فيقولُ أهلُ الجَنّة: هؤلاءِ عُتَقاءُ الرَّحمَن، أَدْخلَهمُ الجَنّة بِغَيرِ عَملِ عمِلُوه،

<sup>(</sup>١) رواه الإمام البخاري.

و لا خَيرٍ قَدَّمُوه، فيُقالُ لَهم: لَكُم ما رأَيتُمْ ومِثْلَهُ مَعَه»(١)، فهذا الحديث يدلُّ على دخولِ المؤمنين الجنّة معَ انعدام الأعمالِ مِنْهم بما معَهم من التّصديق بالشَّهادتَين.

٧ـ ما رواه أبو ذَرِّ رضي الله عنه، قال: قال رسولُ اللهِ ﷺ: «أتانِي آتٍ مِنْ رَبِّي، فأخْبرَني \_ أَوْ قال: بَشِّرنِي \_ أَنَّه: مَنْ ماتَ مِنْ أُمِّتِي لا يُشْرِكُ باللهِ شيئًا دخلَ الجَنّة».
 قُلْت: وإنْ زَنَى وإنْ سَرَق؟ قال: «وإنْ زَنَى وإنْ سَرَق»<sup>(٢)</sup>.

٨ ـ ما رواه أبو هُريْرة رضي الله عنه، أنّ رسولَ اللهِ ﷺ، قال: «قالَ رَجلٌ لمْ يعملْ حَسَنةً قَط، لأهْلِه: إذا ماتَ فحَرِّقوه، ثُمَّ اذْرُوا نِصْفَه في البَرِّ ونِصْفَه في البَحر، فواللهِ لَئِنْ قدرَ اللهُ عليهِ لَيُعذّبنّه عَذابًا لا يُعذّبهُ أحدًا منَ العالَمين، فلمّا ماتَ الرّجلُ فعلُوا ما أمرَهُم، فأمَرَ اللهُ البَرَّ فجمعَ ما فيه، وأمَرَ البحرَ فجمعَ ما فيه، ثمّ قال: لِمَ فعلُوا ما أمرَهُم، فأمَرَ اللهُ البَرَّ فجمعَ ما فيه، وأمَرَ البحرَ فجمعَ ما فيه، ثمّ قال: لِمَ فعلْتَ هذا؟ قال: مِنْ خَشْيتِكَ يا رَبِّ وأنتَ أَعْلَم، فَغَفَرَ اللهُ لَه» (٣).

٩- ما رواه أبو هريرة رضي الله عنه، قال: كان النبيُّ ﷺ بارزًا يومًا للنّاس، فأتاهُ جبريلُ فَقال: ما الإِيمانُ؟ قال: «الإِيمانُ أَنْ تؤمنَ باللهِ وملائكتِه، وكتُبِه، وبِلِقائِه، ورسُلِه وتؤمنَ بالبَعْث»(٤).

١٠ ما رواه عثمان رضي الله عنه، قال: قال رسولُ اللهِ ﷺ: «مَنْ ماتَ وهو يعلمُ أنّه لا إلهَ إلّا الله، دخَلَ الْجَنّة» (٥).

1 ١ حدَّ ثَنا أَنسُ بِنُ مالكِ أَنّ النبيّ ﷺ، ومعاذٌ رَدِيفُه على الرَّحْل، قال: «يا مُعاذَ ابْنَ جَبَلٍ»، قال: لَبَيْكَ يا رسولَ اللهِ وسَعْدَيْك، قال: «يا مُعاذُ»، قال: لبَيْكَ يا رسولَ اللهِ وسَعْدَيْك، قال: «يا مُعاذُ»، قال: اللهُ وأنّ محمَّدًا رسولُ الله، صِدْقًا وسَعْدَيْكَ ثَلاثًا، قال: «ما مِنْ أحدٍ يشهدُ أَنْ لا إلهَ إلّا اللهُ وأنّ محمَّدًا رسولُ الله، صِدْقًا

<sup>(</sup>٢) رواه الإمام البخاري.

<sup>(</sup>١) رواه الإمام البخاري.

<sup>(</sup>٤) رواه الإمام البخاري.

<sup>(</sup>٣) رواه الإمام مسلم.

<sup>(</sup>٥) رواه الإمام مسلم.

مِنْ قَلْبِه، إِلّا حرَّمهُ اللهُ عَلَى النّارِ»، قالَ يا رسولَ الله: أَفَلا أُخْبِرُ بِه النّاسَ فَيَسْتَبْشِرُوا؟ قال: «إِذًا يَتَّكِلُوا». وأخْبَرَ بها مُعاذُ عندَ مؤتِه تأثُّمًا (١).

فهذه الأحاديث التي ذكرناها تدل جميعها على أن الأعمال الصالحة والطاعات خارجة عن أصل الإيمان، وأنها ليست جزءًا منه، ولا ركنًا فيه، فمن وُجِدَ منه أصل التصديق ولم توجد منه الأعمال فليس بكافر بشهادة هذه الأحاديث كلها، وبشهادة ما سبق من الآيات الكريمة.

وما ذكر ذلك أيضًا الإمامُ الإيمان التّصديقُ هو إجماعُ أهل السّنة والجماعة، ومِمَّن ذكر ذلك أيضًا الإمامُ الطبري، حيث قال: «والصوابُ مِن القول في ذلك عندنا أنّ الإيمانَ اسمُ للتَّصديق كما قالته العرب، وجاء به كتابُ الله تعالى ذِكْرُه خبرًا عن إخوة يوسف مِن قيلِهِمْ لأبيهم يعقوب: ﴿وَمَا آنَتَ بِمُؤْمِنٍ لّنَا وَلَوُ كُنَّا صَدِقِينَ ﴾ [يوسف: ١٧]، بمعنى: ما أنت بمُصدِّقٍ لنا على قيلنا، غيرَ أنّ المعنى الذي يُستَحقُّ به اسمُ مؤمنٍ بالإطلاق [يريدُ الإيمانَ الكامل]، هو الجامعُ لمعاني الإيمان، وذلك أداءُ جميع فرائض الله تعالى ذِكْرُه من معرفةٍ وإقرارِ وعمل»(٢).

وقال الإمام المفسّر ابنُ قتيبة: «الإيمان: هو التّصديق، قال الله تعالى: ﴿ وَمَا أَنتَ بِمُوْمِنِ لَنَا ﴾ أي: بمُصَدِّق لنا، ﴿ وَلَوْ كُنّا صَدِقِينَ ﴾ [يوسف: ١٧]، وقال: ﴿ ذَلِكُم بِأَنَّهُ وَإِذَا دُعِى اللّهُ وَحَدَهُ وَحَدَهُ وَإِن يُشَرَكُ بِهِ وَ تُؤْمِنُوا ﴾ [غافر: ١٧]، أي: تُصَدِّقوا، والعبد مؤمنُ بالله، أي مُصَدِّق، والله مؤمن: مُصَدِّقٌ ما وعدَه، أو قابلٌ إيمانَه، ويقال في الكلام: ما أومن بشيءٍ مِمّا تقول؛ أي ما أصدِّق به (٣).

<sup>(</sup>١) رواه الإمام البخاري.

<sup>(</sup>٢) الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير (ت ٣١٠هـ)، التبصير في معالم الدين، ط١، (تحقيق على الشبل)، دار العاصمة، ١٤١٦هـ ١٩٩٦م: ص ١٩٠٠.

<sup>(</sup>٣) ابن قتيبة، أبو محمد عبد الله بن مسلم الدينوري (ت٢٧٦هـ)، تأويل مشكل القرآن، (تحقيق: إبراهيم شمس الدين)، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان: ص٢٦٣.

وقال الإمام الكبير أبو عَمْرو الداني: «والإيمان بالله تعالى هو التّصديقُ بالقلب بأنّه الله الواحد الفرد القديم الخالق العليم، الذي: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَنَى مُ أَوَهُو السَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١]، والدليل على أنّ الإيمانَ هو الإقرارُ والتّصديق، قوله جلَّ جلاله: ﴿ وَمَا أَنتَ بِمُؤْمِنٍ لَنَا وَلَوُ كُنّا صَدِقِينَ ﴾ [يوسف: ١٧] يريدُ بمُصدِّقِ لنا، وكذلك قولُه: ﴿ ذَلِكُم بِأَنَّهُ وَإِذَا دُعِي ٱللّهُ وَحَدَهُ وَعَدَهُ وَإِن يُشْرَكُ بِهِ عَوْرَمُوا ﴾ [غافر: ١٧] أي تُصدِّقوا، وكذا قولُه: ﴿ إِنّ فِي ذَلِكَ لَا يَكُ لَا يَكُ لَا يَكُ مَا إِن كُنتُم إِن كُنتُم فَمُ مِنِينِ ﴾ [البقرة: ١٤٨] أي: مُصدِّقين ﴾ (١).

وقال الإمامُ القارئ المفسِّر مكيُّ بن أبي طالب في أكثر من مَوْضِع: «وأصلُ الإيمان التصديق»(٢)، وقال أيضًا في موضعٍ آخَر: «والإيمان: التصديق بكلِّ ما جاء من عندِ الله»(٣).

وقال الإمام المُحدِّث الحافظ البيهقي: «وأمّا الأعمال فإنَّها إيمانُ لله وللرَّسول بعد وجود الإيمان به، والمراد به إقامة الطّاعةِ على شَرْط الاعتراف المتقدِّم، فكان الذي يقابلُه هو الشقاق والعصيانُ دونَ الكفر»(٤).

وبناءً على ما قرَّرنا من أنَّ الإيمانَ هو التّصديقُ حكَم أهلُ السّنة إجماعًا بأنّ

<sup>(</sup>۱) أبو عمرو الداني، عثمان بن سعيد (ت٤٤٤هـ)، الرسالة الوافية لمذهب أهل السنة في الاعتقادات وأصول الديانات، ط۱، (تحقيق دغش العجمي)، دار الإمام أحمد، الكويت، ١١٤هــ ١٤٢٠م: ص١٤٢١.

<sup>(</sup>٢) القيسي، أبو محمد مكي بن أبي طالب القرطبي المالكي (ت ٤٣٧هـ)، الهداية إلى بلوغ النهاية، ط١، كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، جامعة الشارقة، ١٤٢٩هـ ـ ٢٠٠٨م: ج١، ص١٣٠، وأيضًا: ج٩، ص٥٨٥٠.

<sup>(</sup>٣) القيسي، الهداية إلى بلوغ النهاية، مرجع سابق: ج١١، ص١٤٠٠.

<sup>(</sup>٤) البيهقي، أبو بكر أحمد بن الحسين الخراساني (ت ٤٥٨هـ)، شعب الإيمان، ط١، مكتبة الرشد، ١٤٢٣هـ - ٢٠٠٣م: ج١، ص٩٢٠.

مُرتكِب الكبيرة مؤمنٌ ولم يُخرِجوه من المِلّة، قال الإمامُ النووي: «واعلَمْ أنّ مذهبَ أهل الحقِّ أنه لا يُكَفِّر أحدٌ من أهل القِبلة بذنب، ولا يُكفِّر أهلُ الأهواء والبِدَع، وأنّ من جحد ما يُعلَمُ من دينِ الإسلامِ ضرورة حُكِم بِرِدَّته وكُفرِه، إلّا أنْ يكونَ قريبَ عهدٍ بالإسلام، أو نشأ بباديةٍ بعيدة، ونحوه مِمَّن يخفى عليه...»(١).

# مذهب السلف والخلف أن أصل الإيمان هو التصديق:

اشتُهِر عن السلف أنهم يقولون: الإيمانُ قولٌ وعمل، وهو كلامٌ صحيحٌ لا إشكالَ فيه، لكن كيف نفهمُ هذا القول؟ لا بُدَّ من فهمه فهمًا صحيحًا حتى لا يقع المسلمُ في التناقض واتِّهام السلف بما هم منه بريئون، وهاكَ توضيحَ ذلك:

قال الإمام الغزالي على لسان من يسأل عن هذه القضية في مذهب السلف: «وقد اشتُهِر عن السّلف قولهم: الإيمان عقدٌ وقولٌ وعمل، فما معناه؟ قلنا: لا يبعد أنْ يعدّ العمل مِن الإيمان، لأنّه مكمّلٌ له ومتمّم، كما يقال: الرأس واليدان مِن الإنسان، ومعلومٌ أنه يخرجُ عن كونه إنسانًا بعدم الرأس، ولا يخرجُ عنه بكونه مقطوعَ اليد، وكذلك يُقال للتسبيحاتِ والتكبيرات من الصّلاة، وإنْ كانت لا تبطلُ بفقدها»(٢)، فالقول اللسانيُّ والعمل جعلَهُما السَّلف من الإيمان بمعنى أنّهما يزيدانه ويكمّلانه، لا بمعنى أنهما جزءٌ من حقيقتِه، أو ركنٌ من أركانِه.

وحقَّق هذه المسألة عند بعض السَّلف الإمامُ العلامة المفسِّر ناصرُ المِلّة والدين البيضاوي، حيث قال في شرحه حديثَ جبريل الذي فيه تحديدُ الإيمان بأنّه

<sup>(</sup>۱) النووي، أبو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف (ت٦٧٦هـ)، المنهاج شرح صحيح مسلم ابن الحجاج، ط۲، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٣٩٢هـ: ج١، ص١٥٠.

<sup>(</sup>٢) الغزالي، أبو حامد محمد بن محمد الغزالي الطوسي (ت٥٠٥هـ)، قواعد العقائد، ط٢، (تحقيق موسى علي)، عالم الكتب، لبنان، ١٩٨٥م: ص٢٥٩.

الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والقدر: "وهذا صريحٌ بأنّ الأعمال خارجةٌ عن مفهوم الإيمان، وأنّ الإسلام والإيمان متباينان، كما أشعرَ به قوله تعالى: ﴿ قُلُ لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِكَن قُولُوا أَسَّلَمُنَا ﴾ [الحجرات: ١٤]، وإليه ذهب أبو الحسن الأشعريُّ رحمه الله، وقال بعضُ المحدِّثين وجمهور المعتزِلة: الإيمانُ والإسلام عبارتان عن مُعبِّر واحد، وهو المجموع من التصديق بالجَنان والإقرار باللِّسان والعمل بالأركان. ويُرَدُّ عليهم: أنّه سبحانَه عطف الأعمال الصّالحة والانتهاء عن المعاصي على الإيمانِ في مواضعَ لا تُحْصى، ولو كانت الأعمال داخلةً في الإيمان لما حسن ذلك، وعلى المحدِّثين خاصة أنه لو كان كذلك لَلزِم خروج الفاسق بفِسْقه عن عداد المؤمنين، كما قاله المعتزِلة، ولكنَّهم أشدُّ الناس إنكارًا لهذه المقالة» (١٠).

# علاقة الإيمان بالنّطق والعمل:

وإذا كان أصلُ الإيمان هو التصديق بالقلب مع الإذعان والتسليم، فإنّ الشهادتين وهما: أشهد أنْ لا إلهَ إلا الله، وأشهدُ أنَّ محمدًا رسول الله، دالّتان على ما في قلب المؤمن من التّصديق بالله تعالى وبسيّدنا محمّد على فهما مظهرٌ من مظاهر الإيمان، وعملٌ من أعمال المؤمنين، يتميّز به المؤمن عن غيرِه، وليس النّطق بالشهادتين جزءًا من الإيمان، بل هو دليلٌ على الانقياد لشريعة الإسلام والاعتقادِ بها، فقد يعجِز الإنسان لعذر من الأعذار عن النّطق، ومع ذلك يكون مؤمنًا بالله تعالى وبنبيّه على الإنسان لعذر من الأعذار عن النّطق، ومع ذلك يكون مؤمنًا بالله تعالى وبنبيّه

وأمّا الفرائض والواجبات وسائرُ الأعمال الصّالحة، كالصَّلاة والصِّيام والزَّكاة والحجِّ وغيرها من النّوافل والصَّدقات والتّطوُّعات، فهي علامةُ قوّة الإيمان وكمالِه، كلما زادت زاد الإيمان، وذلك لأنّها تزيد الإيمان وتُقوِّيه وتغرِسه في القلب، ونقصان

<sup>(</sup>۱) البيضاوي، ناصر الدين عبد الله بن عمر (ت٦٨٥هـ)، تحفة الأبرار شرح مصابيح السنة، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، الكويت، ١٤٣٣هــ ٢٠١٢م: ج١، ص٣٠.

هذه الأعمال ينقُص الإيمان، لكن لا يذهب به بالكُليّة ما دام الإنسانُ مصدِّقًا بالله وبرسوله على وبرسوله على ما جاء به رسولُه على ممّا هو معلوم من الدِّين بالضرورة، وهو ما اشتُهر بين النّاس بأنّه من الدِّين بحيث يشترك في العلم به العالمُ والعامِّي.

فالقول اللّساني والعمل بالجوارح يُعبِّران عن التّصديق الإيمانيِّ المستقرِّ في قلب المؤمن، والأعمال كمالٌ للإيمان وقوّة فيه، وقد يعجِز الإنسان أحيانًا عن القولِ والعمل، لكنّ قلبه يكون ممتلئًا بالتّصديق واليقين والإيمان، ومِمّا يدلُّ على هذا الأمر قولُ الله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ عَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَنِ طُوبِى لَهُمُ وَحُسُنُ مَاكِ ﴾ [الرعد: ٢٩]، فانظر كيف أنَّ الله تعالى خاطب المؤمنين بوصفِ الإيمان أولًا، ثمَّ وصفهم بالعمل الصالح ثانيًا، فدلَّ ذلك على أنّ العمل يكون بعد تحقُّق الإيمان والتّصديق.

# الإيمان يزيد وينقص بزيادة الطّاعات ونقصانها:

وبناءً على ما قرّرناه مِن معنى الإيمانِ والعلاقةِ بينه وبين النَّطق والعمل، فينبغي أنْ يُعلم أنَّ الإيمان يزيدُ بالطاعة، وينقصُ بالمعصية.

والطاعة: فعلُ المأمور به، واجتنابُ المنهيِّ عنه، وأمَّا المعصية فهي مخالفةُ ما أَمرَ الله تعالى به.

وهذا القولُ بزيادة الإيمان ونقصانه مبنيٌ على ما سبق ذِكْره من أنّ الإيمان هو التّصديق، وأنّ القول والعمل مكمّلان له ومتمّمان، فمهما كانت حالةُ الأعمال زيادة ونقصانًا عند المؤمن فهو مؤمن، ولا يخرجُ من الإسلام بمجرّد ارتكاب المعاصى أو التقصير في الطّاعات.

والدليل على أنَّ الإيمان يزيدُ قول الله تعالى: ﴿ٱلَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ اللَّهُ وَنِعْمَ ٱلنَّاسُ وَقَالُواْ حَسْبُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴾ النَّاسَ قَدْ جَمَعُواْ لَكُمْ فَأَخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَنَا وَقَالُواْ حَسْبُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴾

[آل عمران: ١٧٣]، وقوله تعالى: ﴿وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمْ ءَايَنَهُ، زَادَتُهُمْ إِيمَنَا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ [الأنفال: ٢]، وقول الله تعالى: ﴿فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ فَزَادَتُهُمْ إِيمَنَا وَهُمْ يَتَوَكِّلُونَ ﴾ [الأنفال: ٢]، وقول الله تعالى: ﴿فَأَمَّا ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ فَزَادَتُهُمْ إِيمَنَا وَهُمْ يَسَتَبُشِرُونَ ﴾ [التوبة: ١٧٤]، وإذا كان الإيمانُ يزيد فهو قابلٌ للنقصان أيضًا.

وختامًا لهذه المسألة المُهِمّة، ينبغي التنبُّه إلى أمور ثلاثة:

أولًا: قول أهل السّنة والجماعة بأنّ الإيمان هو التّصديق لا يستلزمُ إنكار كونِ الأعمال والنُّطق بالشهادتَيْن من الإيمان، ولكنّ محلَّ كلامِنا في أنَّها هل هي جزءٌ من الإيمان، بحيث إذا انتفت يزولُ الإيمان ويصيرُ المؤمن كافرًا، أم أنّها مُكمِّلة للإيمان تزيدُ في درجات المؤمن؟ فالصَّواب من ذلك ما بيَّناه سابقًا أنّها مُكمِّلات للإيمان وليستْ أجزاءً منه، كما هو معتمدُ أهل السّنة والجماعة.

ثانيًا: لا ننكر أنّ الأعمال من الواجبات الدينيّة، بل هي فرائضُ الله تعالى، ومن تركَها عامدًا ولم يتُبْ عن ذلك فهو آثمٌ مُتوعَد بالعقاب يومَ القيامة، لكنّ تركه لها لا يصل إلى درجة الكفر، إلّا عند التكذيب بها، بل يبقى العاصي مؤمنًا في مشيئة الله تعالى، وينجو من الخلودِ في نار جهنّم.

ثالثًا: مذهب المُرْجِئة مختلفٌ جدًّا عن مذهب أهل السّنة والجماعة من الأشاعرة والماتريدية ومَنْ وافقهم، ويتلخّص مذهب هؤلاء المُرْجِئة في أنّهم يعتقدون أنّ المؤمن لا تضرُّه المعاصي، وأنّ وعيد العصاق المذكور في القُرآن هو للكافرين فقط، وأمّا عصاة المؤمنين فحالُهم كحال الطّائعين يومَ القيامة، وسُمُّوا مُرْجِئةً لأنهم أخّرُوا المعصية عن مُسمّى الإيمان بالكُليّة، وزعموا أنها لا أثرَ لها في المؤمن.

وبهذا نكون قد فرَغْنا من المقدِّمة المُهِمّة التي لا بُدَّ منها قبل الابتداءِ بأبواب العقائد الثلاثة: الإلهيّات والنّبوّات والسَّمْعيّات.

الألهيّات -

# الباب الأول الإلهيّات

المقصود بالإلهيّات التي نتناولُها في هذا الباب: تلك المسائلُ المتعلِّقة بمعرفتنا بالله سبحانَه وتعالى، كإثباتِ وجوده سبحانَه وتعالى، وإثباتِ الصفات له عزّ وجل، ونوضّح في هذا الباب معنى كلِّ صفةٍ منها، كما نتكلَّم عمّا لا يجوز في حقّ الله تعالى، ثم أفعاله سبحانه، على ما سيأتي تفصيلُه إنْ شاءَ اللهُ تعالى.

وقد رتَّب الإمام السنوسيُّ هذا الباب بطريقةٍ فريدة وافقَه عليها العُلَماء، فجعل المعارفَ الإلهية ملخّصةً في ثلاثةِ جوانب:

الأول: إثبات ما يجبُ لله تعالى، وهي صفاتُ الكمال.

الثاني: نفي ما يستحيلُ عنِ الله تعالى، وهي صفاتُ النَّقص.

الثالث: معرفة ما يجوزُ لله تعالى.

#### الصفات الواجبة لله تعالى(١):

وصفات الله تعالى إجمالًا هي كلُّ صفات الكمال، عرَفْنا تلك الصِّفات أو لم نعرِفْها، وهي لا تدخل تحت حدِّ أو حَصْر، فنؤمن بها إجمالًا، ولم يكلِّفنا الله تعالى الإيمان تفصيلًا إلا بما قامت عليه الأدلّة العقليّة والنقليّة، وهي ثلاثَ عشْرة صفةً

<sup>(</sup>١) ذكر بعض العُلَماء ومنهم الإمام السنوسي رحمه الله تعالى قسمًا من الصفات يسمى بالصفات المعنوية، ولم نذكره هنا، وذلك لأنّ هذا القسم مفهوم بالاشتقاق من صفات =

يتَّصِف الله تعالى بها: الوجود، والقِدم، والبقاء، والوحدانيّة، والقِيام بنفسه، ومُخالَفة المخلوقات، والعِلم، والإرادة، والقُدرة، والحَياة، والسَّمع، والبَصر، والكَلام.

ويجب الاعتقاد أنّ أضداد هذه الصِّفات مستحيلٌ على الله تعالى، فالله ليس عدمًا، ولا متعدِّدًا، ولا فانيًا، ولا مخلوقًا، ولا مفتقرًا إلى شيءٍ من الحوادث، ولا جاهلًا بأيِّ شيءٍ من الأشياء، ولا عاجزًا أو محدودَ الإرادة أو محدودَ القُدرة، ولا أصمَّ ولا أعمى ولا أبكم.

وأمّا أفعال الله تعالى فيجبُ على المؤمن أنْ يعتقدَ أنها كلَّها مِن الله تعالى، بقدرته ومشيئته، يجوز أنْ يفعلَها، ويجوز أنْ يتركَ فِعْلها، وأنه لا يجب عليه شيء منها مطلقًا، فهو المالك المتصرِّف في الكون.

ونؤمن بكلِّ ما جاء في الكتاب والسّنة من الصِّفات التي ترجعُ في معناها إلى الصِّفات التي ترجعُ في معناها إلى الصِّفات السابقة، ككونه رحيمًا يريد الإحسانَ بخلقه، وكونه غنيًّا لا يحتاج إلى شيء، وكونه محيطًا أي مسيطرًا على كلِّ شيء، قال سبحانه: ﴿ سُبُحَنَ رَبِّكَ رَبِّ الْمِفْوَنَ ﴾ [الصفات: ١٨٠].

#### أقسامُ الصِّفاتِ الواجبةِ للهِ تعالى:

وعُلَماء أهل السنة والجماعة يُقسمون الصِّفات الإلهيّة التي يجب أن نُشْبَها لله تعالى إلى أقسام، وينبغي أنْ نعلم أنّ صفاتِ الله تعالى في نفسها لا تتجزّأ ولا تنقَسِم، لأنّ الانقسام والتجزّؤ هو مِن صفات البشر، وهو محالٌ على الله تعالى، لكنّ

المعاني، فإنَّ المعنوية هي المنسوبة إلى المعاني، فالسميع مثلًا: هو مَن ثبت له السمع، وهكذا، وأيضًا فإن الصفات المعنوية أحوال باصطلاح المتكلمين، والأحوال عندهم مختلف في ثبوتها كما هو معلوم في الكتب المتخصصة، والبحث فيها غامض قليلًا على الناس، فلأجل هذا كله، ولكفاية ذكر صفات المعاني، ولمناسبة غرض الكتاب وهو إيصال العقيدة الإسلامية دون تعقيد أو غموض، لم نذكرها هنا.

التّقسيم المذكور هو للغرضِ التعليميِّ والعلميِّ فقط، لتسهيل حِفْظها ومعرِفتها واستحضارها، وهذه الأقسامُ هي (١):

#### القسم الأول: الصِّفةُ النَّفْسِيّة:

والصِّفة النفسية هي الوجود، وسُمِّيت نفسيّة لأنها تُعبِّر عن الله في نفسه من حيث إنّه موجود، قال الله تعالى: ﴿وَيُحَذِّرُكُمُ ٱللهُ نَفْسَهُ ﴾ [آل عمران: ٢٨].

ومعنى إيمانِنا بهذه الصِّفة: أنْ نؤمن بأنّ الله تعالى موجود، وذلك ثابت بالأدلّة القطعيّة، فإنّه يستحيل وجودُ هذا العالَم بما فيه من سماواتٍ ومخلوقاتٍ وبحارٍ وجبالٍ من دون خالقٍ موجود يكون سببًا في وجودِ العالم، فلا يُعقَل أن يَخلُق العالَمُ نفسَه، أو أن يكون صدفةً دون خالقٍ يكون له التدبيرُ وإحكام الصَّنعة وإتقانُها.

#### القسمُ الثّاني: الصِّفات السّلبيّة:

وسُمِّيت هذه الصِّفات بالسَّلْبيَّة لأنها تَسلُّب أي: تنفي عنِ الله تعالى النقائِص، وهي خمس صِفات:

أ. القِدم، ومعناه: أنّ وجودَ الله تعالى ليس له بداية، وبعبارةٍ أُخرى: نفيُ العدم السابق على وجودِ الله تعالى، قال اللهُ سبحانه: ﴿هُوَ ٱلْأَوَّلُ وَٱلْآخِرُ ﴾ [الحديد: ٣].

ب. البقاء، ومعناه: أنّ وجود الله ليس له نهاية، وبعبارةٍ أُخرى: نفيُ العدم اللاحق على وجودِ الله تعالى.

<sup>(</sup>۱) أشرنا سابقًا إلى أن بعض العُلَماء ذكر الصفات المعنوية، وهي: كونه حيًّا وعالمًا ومريدًا وقادرًا وسميعًا وبصيرًا ومتكلِّمًا، ونحن لم نذكر ذلك هنا، لأنّ هذا القسم مفهوم بالاشتقاق من صفات المعاني، فإنَّ المعنوية هي المنسوبة إلى المعاني، فالسميع مثلًا: هو مَن ثبت له السمع، والعالم مَن ثبت له العلم، وهكذا، فلكفاية ذكر صفات المعاني، ولمناسبة غرض الكتاب وهو إيصال العقيدة الإسلامية دون تعقيد أو غموض، لم نذكرها هنا.

ج. القيامُ بالنَّفس، ومعناه: أنّ الله تعالى غنيٌّ عن كلِّ ما سواه منَ المخلوقاتِ ولا يحتاج إلى أحدٍ منهم، وبعبارةٍ أُخرى: عدمُ حاجة اللهِ تعالى إلى شيءٍ من العوالم، فهو ليس صفة، ولا مخلوقًا، ولا يحتاج إلى المكانِ أو المحلِّ أو المساعد والمعين، قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ أَنتُمُ ٱلْفُ قَرَآءُ إِلَى اللّهَ وَٱللّهُ هُو ٱلْغَنِيُّ ٱلْحَمِيدُ ﴾ والمعين، قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ أَنتُمُ ٱلْفُ قَرَآءُ إِلَى اللّهِ وَٱللّهُ هُو ٱلْغَنِيُّ ٱلْحَمِيدُ ﴾

د. مخالفةُ الحوادِث، والمعنى: أنّ الله تعالى لا يُشْبه شيئًا من المخلوقات المُحْدَثة، بل يخالفها في ذاتِه وصفاتِه وأفعالِه، فمثلًا: الحوادث مخلوقةٌ والله ليس بمخلوق، وهي أجسامٌ أو أعراضٌ والله ليس جسمًا ولا عرضًا، وهي متحيِّزة مركَّبة والله ليس متحيِّزًا ولا مركَّبًا، بل يجب أن يعتقد العبدُ أنّ له ربًّا خالقًا عظيمًا ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَنَى مُنْ وَهُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيمُ ﴾ [الشورى: ١١].

ه. الوحدانية، والمعنى: أنّ الله واحدٌ في ذاته وصفاته وأفعاله، فليس له نِدُّ ولا شريك، وليس لأحدٍ من خلقه صفةٌ كصفته، فهو سبحانه القادرُ المنفرد بالقُدرة، وهو المريدُ المنفرد بالإرادة، وكلُّ صفةٍ له فليس لها مثيل، قال الله تعالى: ﴿ قُلُ هُو الله أَحَدُ \* الله الصَّمَدُ \* لَمْ يَكِدُ وَلَمْ يُولَدُ \* وَلَمْ يَكُن لَهُ, كُفُوا أَحَدُ \* وَلَمْ يَكُن لَهُ, كُفُوا أَحَدُ \* وَلَمْ يَكُن لَهُ, كُفُوا أَحَدُ \* وَلَمْ يَكُن لَهُ, وَلَمْ يَكُن لَهُ, كُفُوا أَحَدُ \* وَلَمْ يَكُن لَهُ وَحَدُه والإيجاد فهي الإعلام: ١-٤]، وأمّا الأفعال التي تكون على وجه التأثير والخَلْق والإيجاد فهي لله وحْدَه، ولا يملك أحدٌ شيئًا معَ الله في الفعل والتّدبير والخَلْق، وقال الله تعالى: ﴿ النّه خَلِقُ خَلِقُ حَكْلٌ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾ [الزمر: ٢٢].

#### القسمُ الثَّالِث: صفاتُ المَعاني:

وهذه صفاتٌ إلهيّة أزليّة قديمة قائمة بذاتِ الله سبحانَه وتعالى، لا تُشبه صفاتِ المخلوقات، وليست أمورًا تتغيَّر الزمان، بل قديمةٌ بقِدم ذات الله سبحانَه وتعالى، وهي سبعُ صفات:

١- الحياة، ومعناها: أنّ الله موصوفٌ بالحياة الكاملة الأبديّةِ التي لا يَلحقُها موتُ ولا فناء، قال الله تعالى: ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱلْحَيِّ ٱلَّذِى لَا يَمُوتُ ﴾ [الفرقان: ٥٨]، وقال سبحانه: ﴿ ٱللَّهُ لا ٓ إِلَا هُو ٱلْحَيُّ ٱلْقَيُّومُ ﴾ [البقرة: ٢٥٥].

ومِن معاني هذه الصفة أنّ الله سبحانه وتعالى ليس جمادًا منَ الجمادات، ولذلك فهو المستحقّ للعبادة لا غيرُه من الكائنات كما يزعم عبدةُ الحجارة والأصنام والكواكب، قال سبحانه: ﴿ هُوَ الْحَتُ لَا إِلَنَهَ إِلَّا هُوَ فَ اَدْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ لَا الدِينَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

٢- العِلْم، ومعناه: أنّ الله مُطَّلِع على كلِّ ما كان وما هو كائنٌ وما سيكون منَ الأمور، فكلُّ ما هو كائنٌ فهو لله معلوم، ولا يكون شيءٌ في الوجود لا يعلمه الله تعالى، ولو وقعَ ذلك لكان الله جاهلًا، تعالى اللهُ عن ذلك عُلُوًّا كبيرًا، قال الله تعالى: ﴿ إِنَّكُمَا إِلَا هُكُ أُلَاكُ إِلَا هُو اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى الله

وأمّا الجهلُ فهو وصفٌ للمخلوقات التي لا تحيط علمًا بالأمور، قال اللهُ تعالى: ﴿ عَلِمِ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةِ فَتَعَالَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [المؤمنون: ٩٦]، ويقول سبحانه: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَا تَأْتِينَا ٱلسَّاعَةُ قُلْ بَلَىٰ وَرَبِّى لَتَأْتِينَكُمْ عَلِمِ ٱلْغَيْبُ لَا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي ٱلسَّمَوْتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا أَصْغَرُ مِن ذَالِكَ وَلَا أَكَبُرُ إِلَّا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي ٱلسَّمَوْتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا أَصْغَرُ مِن ذَالِكَ وَلَا أَكَبُرُ إِلَا فَي كُنُ فِي السَّمَوْتِ عَلَى العبد أن يراقبَ حركاته وتصرُّفاته فيجعلَها على وفْقِ الشّرع، لأنّ الله مُطَّلِعُ على كلِّ ذلك.

٣- الإرادة، ومعناها: أنّ الله تعالى نافذ المشيئة، يحكم بما يشاء، لا رادَّ لحُكْمِه، ولا مُعقِّب لقضائِه، فما يحدث في الوجود فهو بمشيئتِه واختياره، فلا يكون إلّا على وفْقِ ما يختاره الله تعالى من قدر وصفة وكيفيّة وحال، وما لم يُرِدْهُ الله فلا يكون أبدًا، قال الله تعالى: ﴿ وَلَكِنَ أَللهَ يَفْعَلُ اللهِ عَالَى اللهِ عَالَهُ اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَهُ اللهِ عَالَى اللهِ عَالَهُ اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهُ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهُ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَهُ اللهِ عَالَى اللهِ عَالْمَا عَلَا عَالَهُ عَالَهُ اللهِ عَالَى اللهِ عَالْمَا عَالَهُ عَالَهُ عَالَهُ اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَهُ عَالَهُ اللهِ عَالَهُ عَا عَالَهُ عَالْمُعَالِمُ عَالَهُ عَالَهُ عَالَهُ عَالَهُ عَالَهُ عَا

مَا يُرِيدُ ﴾ [البقرة: ٢٥٣]، ويقول سبحانه: ﴿ وَلَا نَقُولَنَّ لِشَائَءٍ إِنِّي فَاعِلُ ذَلِكَ غَدًا ﴾ إِلَّا أَن يَشَاءَ ٱللَّهُ وَٱذْكُر رَّبَّكَ إِذَا نَسِيتَ وَقُلْ عَسَىٰٓ أَن يَهْدِينِ رَبِّي لِأَقْرَبَ مِنْ هَذَا رَشَدًا ﴾ [الكهف: ٢٣-٢٤].

3- القُدرة، ومعناها: أنّ كلَّ الكائنات مخلوقةٌ لله تعالى، وهو مُوجِدها سبحانه وتعالى، ومُخرِجها من العدم إلى الوجود، وليس لأيِّ أحد قُدرة أو تأثيرٌ في الإيجاد والخَلْق، قال الله تعالى: ﴿إِنَ الله عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [البقرة: ٢٠]، وقال الله تعالى: ﴿ أُوَلَيْسَ اللَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالأَرْضَ بِقَدِرٍ عَلَىٰ أَن يَخْلُقَ مِثْلَهُمْ بَلَىٰ وَهُوَ الْخَلَقُ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ مُقْذِرًا ﴾ [الكهف: ٥٤]. الْعَلِيمُ ﴾ [يس: ٨١]، وقال سبحانه: ﴿ وَكُانَ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ مُقْذِرًا ﴾ [الكهف: ٥٤].

ومِن معاني هذه الصِّفة أنَّ البشر وكلَّ المخلوقات من مَلَكِ أو إنسٍ أو جانً لا يَقدرون على شيء، ولا تُؤثر أفعالهم في شيء، فلا يَخلُقون، ولا يَرزُقون، ولا يُعدون ولا يُميتون، ولذلك قال الله سبحانه: ﴿أَفَرَءَيْتُمُ مَا تُمْنُونَ \* ءَالَّتُمُ تَخَلُقُونَهُ ءَ أَمْ نَحْنُ لَخُونَ \* وَلذلك قال الله سبحانه: ﴿أَفَرَءَيْتُمُ النَّارُ الَّتِي تُورُونَ \* ءَالْتُمَ أَمْ نَحْنُ الْفَائِمُ اللهُ عَلَيْكُمُ النَّارُ الَّتِي تُورُونَ \* ءَاللهُ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

٥- الكلام، ومعناه: أنّ الله مُتّصف بصفةٍ أزليّة من شأنها الدَّلالة على ما في عِلْم الله تعالى، وكلامُ الله ليس ككلام المخلوقين، فهو كلامٌ قديم ليس بحرفٍ ولا صوت، قال الله تعالى: ﴿وَكَلَّمَ اللَّهُ مُوسَىٰ تَكْلِيمًا ﴾ [النساء: ١٦٤].

٦- السمع، ومعناه: أنّ الله مُتّصف بصفة أزليّة تتعلَّق بالمسموعات، وسمع الله صفةٌ قديمة لا تُشبه سمعَ المخلوقين، فكون الله سميعًا لا يقتضي أصمخةً وآذانًا، بل هذه آلاتٌ لسمع المخلوقين، وأمّا الله تعالى الخالق فهو منزّهٌ عن الاحتياج إلى شيءٍ من الآلات والأعضاء والأدوات.

٧- البصر، ومعناه: أنّ الله مُتّصف بصفة يتأتّى بها إدراكُ المبصرات، وبصرُ الله صفةٌ قديمة لا تُشبه بصرَ المخلوقين، قال الله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَنَى مُ وَهُوَ السَّمِيعُ ٱلْمَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١]، وكون الله بصيرًا لا يقتضي حدقاتٍ وأجفانًا، بلْ هو سبحانه يُبصر ويرى خائنةَ الأعين وما تخفي الصدور.

وصفاتُ الله تعالى هي معانٍ وأمورٌ نُثْبتها لله سبحانه، فنقولُ مثلًا: الله مُتّصفٌ بالقُدرة، فمعنى ذلك: أننا نُثبت معنى الاقتدار لله تعالى، وهو التمكُّن من فعل ما يريد، وننفي عنه العَجْز، وهو عدم التمكُّن من فعل ما يريد، وهكذا في كلِّ صفة من الصفات الإِلهيّة العليا.

# أسماء الله الحسني وصفاته العليا لا تنحصر ولا تنتهي:

ومن المعلوم أنّ أسماءَ الله تعالى وصفاتِه جميلةٌ جليلة كاملة، وأسماؤه سبحانَه هي الأسماءُ الحسنى، وصفاتُه هي الصفاتُ العليا، وبعضها قد ورد في الكتاب والسّنة، وبعضها لم يَرد، لأنّ أسماء الله وصفاته وكمالاته لا حَصْرَ لها.

#### أسماء الله تعالى وصفاته توقيفيّة:

بَحَثَ عُلَماء الاعتقاد والفقه في جواز تسمية الله تعالى بأسمائه ووصْفه بصفاتِه، فذهبوا إلى أنّ أسماء الله تعالى وصفاتِه توقيفيّة، أي إنّنا نطلقُها على الله تعالى ونُشْتها له سبحانه بالإِذْن الشرعي، بأنْ تَرِدَ في الآيات القرآنيّة الكريمة أو الأحاديث النبويّة الشريفة، وأمّا أنْ نسمّي الله بما لم يَرِد في الكتاب أو السّنة، فلا يجوز شرعًا.

أمّا وصف الله تعالى بوصف معيَّن لم يَرِدْ في الكتاب أو السّنة، فلِلعُلَماء فيه تفصيل، والأَوْلى بالناس ألّا يطلقوا على الله تعالى إلّا ما ورد في الكتاب والسّنة من الأوصاف، فلا يجوز أنْ نُطلِق على الله لفظًا مثل: مهندس العالم، أو: المصمِّم، أو: الباني، لأنّ ذلك لم يَرِدْ في الكتاب والسّنة، ولم يأذَنِ الله به، ولما قد يُوهِمه من معانٍ غير صحيحة.

# التنزيه هو موقف أهل السّنة والجماعة في المتشابهات:

ورد في القرآن الكريم والسنة النبوية نصوصٌ تدلُّ للوهلة الأُولى على تشبيهِ الله تعالى بخَلْقه، وتُسمّى هذه النصوصُ بالمُتَشابهات، لأنها تشبه على المؤمن عند النظرة الأُولى، وفي الجانب الآخر هناك آياتٌ مُحْكَمات لا اشتباه فيها، قال الله تعالى: ﴿ هُو الَّذِي آنَزُلَ عَلَيْكَ الْكِنَبِ مِنْهُ ءَايَتُ مُحْكَمَتُ هُنَ أُمُّ الْكِنَبِ وَأُخُر مُتَسَبِهَكُ ﴾ [آل عمران: ٧].

وموقفُ أهل السّنة في الآيات والأحاديث المُتشابهة يتمثل في تنزيهِ الله تعالى عمّا لا يليقُ به، فيجب نفيُ التشبيه عنْهُ سبحانَه، واعتقاد أنّه لا يُشبه شيئًا من خَلْقه: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَنْهُ السَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١].

# التفويض والتأويل طريقان مقبولان عند أهل السّنة والجماعة:

وضّحنا أن الواجب شرعًا على المُكلَّفين أن يُنزّهوا الله تعالى عن أيِّ معنًى باطل قد يُتوهَّم من النصوص المُتشابهة، وهذا التّنزيه أمرٌ واجبٌ لا اختلاف في حُكْمِه عند أهل السّنة والجماعة، لكنّهم بعد القيام بواجب التّنزيه اختلفوا اختلاف رحمة في كيفيّة التعامل مع النُّصوص المتشابهة من حيث الخوضُ في تفسيرها وتحديد معناها، وشرح المراد بها، فمنهم مَنْ أحجمَ عن ذلك، واختار طريقةَ التفويض، ومنهم مَنْ أقدمَ عليه بما بيَّنتُه الشريعة من النُّصوص المُحْكَمة واختار هؤ لاء طريقةَ التأويل.

والحاصل أنّ كلًا من هاتين الطريقتين مقبولتان، فلا يجوزُ الإنكار على مَنِ اختار إحدى الطريقتين، والأمر المُتّفَق عليه هو التّنزيه كما بيّناه.

وأمّا معنى التفويض والتأويل بالتّفصيل، فهو:

أ. التَّفويض: هو الاعتقاد القطعيُّ بأنَّ التشبيه الذي يظهرُ من النصِّ ليس مرادًا لله

تعالى، وأنّ المعنى المراد به بالضّبط مُفوَّضٌ إلى الله تعالى، أيْ لا نعلم حقيقة المعنى مع اعتقادنا أنّ لها معنى في نفسها، لكنّ المعنى موكولٌ إلى الله تعالى، ولا نحدِّده بشيء، فيقولُ المفوِّض في لفظ (يد الله) مثلًا الوارد في قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُنكُثُ عَلَى نَفْسِهِ ۖ وَمَنْ أَوْفَى بِمَا عَهَدَ عَلَيْهُ يُبَايِعُونَكَ إِنَّما عَنهدَ عَلَيْهُ الله فَسَيْرُ تِيهِ أَجَرًا عَظِيمًا ﴾ [الفتح: ١٠]، هي ليست جارحة، ثمَّ يفوِّض المعنى المرادَ إلى الله، فيقول: والله أعلم بمراده، وهذا منهج بعض العُلَماء والمفسِّرين من السّلف والخلف.

ب. التَّأُويل: وهو اعتقاد أنَّ التشبية الذي يظهر من النصِّ ليس مرادًا لله تعالى، معَ تعيين المعنى المراد، كأنْ يقول في معنى اليدِ مثلًا: ليست جارحة، والمعنى: القُدرة والغَلَبة.

وينبغي العلم أنَّ التأويل السائغ له شَرطان:

- أَنْ يتعذّر حمل اللَّفظ على حقيقتِه اللَّغوية، كالذي ذكَرْناه في الأمثلة من استحالةِ وصْف الله تعالى بصفاتِ خَلْقه.

- وأن يكون المعنى الذي يؤول إليه اللَّفظ معنًى محتملًا في اللَّغة قريبًا من السّياق موافقًا للأدلّة الشرعيّة.

# معنى مصطلح الإثبات الوارد في بعض كتب الاعتقاد:

وأمّا مصطلح (الإثبات) الذي جاء في بعض الكتب الشرعيّة؛ فإنْ قُصِد به إثباتُ النصّ فهو لا يُنافي التّفويض أو التّأويل، لأنّ النصّ ثابت على الطريقتَين، وإنْ قُصِد به إثباتُ المعنى، فهو لا يُنافي التّأويل أو التّفويض أيضًا، فالمُفوِّض والمُؤوِّل كُلُّ منهما يثبت معنى، لكن المُفوِّض لا يعلمه ولا يخوضُ فيه، والمُؤوِّل يعلمه ويشرحه ويُبيِّن القول فيه بحسب اللُّغة وأساليبها والقرائن والأدلة الشرعيّة.

ويجب التنبُّه إلى أنّ بعض المشبِّهة يستعمل لفظ (الإثبات)، ويريد به تشبيه الله

تعالى بخَلْقه، فيقول في لفظ (يد): نُثْبتها كما وردت، وقد يتصور في نفسه معنى التّجسيم والتشبيه والأعضاء والجوارح، تعالى الله عمّا يقولون عُلوًّا كبيرًا.

والحقيقة أنّ هذه الألفاظ المتشابهة جاءت في سياق معيَّن، سواء كانت نصوصًا قرآنيّة كريمة أو أحاديث نبوية شريفة، فإذا تأمَّل المسلم تلك النّصوص في سياقها ومغزاها وما تشير إليه، لم يخطُر بباله معنى التّشبيه أو التّجسيم، فالمراد من قوله تعالى: ﴿ وَاصْبِرُ لِحُكْمِ رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا ۗ وَسَبِّحُ بِحَمْدِ رَبِّكَ حِينَ نَقُومُ ﴾ [الطور: ٤٨]، حفظ الله لنبيّه الكريم على وتثبيت فؤاده لشدة ما يُلاقيه من عَنت الكُفّار وجحودهم وعنادهم، فإذا فهمْنا سياق هذا النصِّ فهمْنا المراد من قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا ﴾، ولم يخطُر بذهن أحدٍ أنّ الآية الكريمة تثبتُ أعينًا لله تعالى، وأنّ هذه الأعينَ محلُّ ومكانُ لمحمَّد على، بل نجدُ أنّ المسلم السوِيَّ العقلِ المستقيمَ التفكيرِ يستقبحُ هذا المعنى ويستبعدُه.

وأمّا ما ورد عن بعض الأئمّةِ المتقدِّمين: «أُمِرُّوها كما جاءَتْ»، فهو قول صحيح، ولا إشكالَ فيه، ومعناه أنْ نترُك الخوضَ في تفسير معنى هذه النّصوصِ المتشابهة، وهو مذهب التّفويض الذي أشرنا إليه سابقًا، لكنّ هذا يكون مع كمال التّنزيه ونفى التّشبيه، كما بيّناه.

#### الله خالق أفعال الناس:

الإيمان بالله تعالى ووحدانيّته يقتضي أنْ نعتقد أنّ الله تعالى هو الخالقُ لكلِّ شيءٍ في الكون، قال الله تعالى: ﴿اللّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾ النوم: ٢٦]، فهو سبحانه خالق الشّجر والحَجَر والإنسان، كما أنّه سبحانه هو الخالق لأفعال النّاس وحركاتهم وتصرُّفاتهم من خيرٍ أو شَر، قال الله تعالى: ﴿ وَاللّهُ خَلَقَكُمُ وَمَا تَغْمَلُونَ ﴾ [الصافات: ٩٦].

وقد يسألُ سائل: إذا كان الله خالقًا أفعالَ العباد، فما الذي يُحاسَب عليه العبدُ

يومَ القيامة؟ فالجواب: إنّ ما يُحاسَب عليه العبدُ يومَ القيامة، هو اختياره الأفعالَ التي يعملُها.

#### العبد مختارٌ أفعاله محاسبٌ عليها:

يُحاسَب العبد على اختياره أفعالَه كلَّها، فكلُّ فعلٍ يفعله باختياره وقصده يدخُل في الحساب والمسؤوليّة، لأنّ التّكليف يكون على الأفعالِ التي اختارها المُكلَّف، والاختيار هو السببُ في الثواب والعقاب، فإنِ اختار المُكلَّف العمل الصالح كُتِب له الأجر، وإنِ اختار العمل المحرَّمَ كُتِب عليه الإثم، وكذلك إنِ اختار ترك الواجباتِ يُعاقب على تركه، قال الله تعالى: ﴿ لَا يُكلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كُسَبَتُ وَعَلَيْهَا مَا أَكُسَبَتُ ﴾ [البقرة: ٢٨٦].

# معنى القضاء والقدر، وحكم الاحتجاج بأنَّ الأمور مقدّرةٌ ومقضية:

القضاء هو ما أراده الله منَ الأمور في الأزل، وثبَتَ عنده سبحانه وتعالى في علمه الأزلي، والقضاء أمرٌ محتوم، قال سبحانه: ﴿وَكَاكَ أَمْرًا مَقْضِيًا ﴾ [مريم: ٢١].

وأمّا القدر فهو إيجاد الله تعالى الأشياءَ في الواقع على وَفْق إرادته وعلمه، قال سبحانه: ﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدَرٍ ﴾ [القمر: ٤٩]، فالتقدير هو جعلُ الشيء بمقدارٍ معيّن، يقال مثلًا: قدَّر المهندس البيت، أي جعله مُصمَّمًا على كيفيّةٍ معيَّنة.

وليس للإنسان أنْ يعتذرَ بالقضاءِ والقدر ويتركَ واجباته المطلوبةَ منه، فإنّ الاحتجاجَ بذلك معصيةٌ أخرى سيُحاسَب عليها، قال الله تعالى: ﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللّهُ نَفْسًا إِلّا وُسْعَهَا ۚ لَهَا مَا كَسَبَتُ وَعَلَيْهَا مَا أَكْتَسَبَتْ ﴾ [البقرة: ٢٨٦].

وهذه المسألة مرتبطةٌ بما سبق، فإنّ الإنسانَ يُحاسَب على أفعاله التي يختارُها بنفسه، كأدائه الصلاةَ فيُثابُ على ذلك، وتركه الصلاةَ فيُعاقَب على ذلك، واحتجاجه

بأنّ الأمر كان مقضيًّا ومحتومًا لا يَصِح، فإنّ كلَّ عاقل يعلم أنّه اختار أفعالَه بنفسه، وهذا ما يُحاسَب عليه يومَ القيامة.

ويجب على المؤمن أنْ يَرضى بقضاء الله وقدره، ومعنى ذلك: ألّا يعترضَ على حُكْمِ الله في خَلْقه وإيجاده، فلا يجوز أنْ يتبرَّم بِشرِّ وقع له، أو بمصيبةٍ قدرت عليه، فكما يكون فَرحًا بالعطاء يكون راضيًا المنع، ولكلِّ شيء حكمةٌ عند الله تعالى.

وهذا لا يعني أنْ يرضى المؤمن بالكُفْر والمعاصي والكبائرِ والذُّنوب، فإنَّه يجتهد في إصلاح نفسه، وفي الأمر بالمعروف والنّهي عن المنكرِ بحسَب طاقته وقدرته.

ولذلك اشتُهِر عن العُلَماء أنّهم يقولون: نَرضى بالقضاء أيْ لا نعترِضُ عليه، ولا نَرضى بالقضاء أيْ لا نعترِضُ عليه، ولا نَرضى بالمقضيِّ إذا كان معصية، أي نكرهُ وقوعَها، قال الله تعالى: ﴿ إِن تَكَفُرُواْ فَرَضَهُ لَكُمُ ﴾ [الزمر: ٧].

# حكم ثواب الله تعالى لأهل الطاعة وعقاب أهل المعصية:

وعد الله تعالى المؤمنين - فضلًا ورحمة منه سبحانه - بأن لهم مغفرة مِنَ الله وأجرًا عظيمًا، وحَذر الكافرين والعصاة - عدلًا منه سبحانه - بأن لهم عقابًا مِن الله وعذابًا أليمًا، وذلك في كثير من الآيات القرآنيّة الكريمة، قال الله تعالى: ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ كَفَرُواْ فَأُعَذِّبُهُمْ عَذَابًا شَكِيدًا فِي الدُّنِيَ وَالْآخِرَةِ وَمَا لَهُم مِن نَصِرِينَ \* وَأَمَّا الله عَمِران: الله عَمَانُواْ وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ فَيُوفِيهِمْ أُجُورَهُمْ وَاللهُ لا يُحِبُّ الظّلِمِينَ ﴾ [آل عمران: الذين عَلَم وقال الله سبحانه: ﴿ وَمَن يَعْصِ اللّه وَرَسُولَهُ، وَيَتَعَدّ حُدُودَهُ، يُدْخِلُهُ نَارًا خَلِدًا فِيهَا وَلَهُ، عَذَابُ مُهُ هِينُ ﴾ [النساء: ١٤].

وهذا أمرٌ واضح في الكتاب والسّنة، بل إنّ إجماع المسلمين على ذلك بلا خلافٍ بينهم في ذلك، فالمؤمن بحسب ما ورد في نصوصِ الشريعة مُثابٌ على طاعته وإيمانه، والعاصي مُعاقَبٌ على معصيته، ومن تاب وأناب تابَ الله عليه.

ومِن المعلوم عند أهلِ السّنة والجماعة أنّ الله تعالى مُتّصف بالإرادة، وإرادته سبحانه كاملة مُطْلقة، لا يحدُّها شيء، فليس مجبورًا على شيء، وليس مُكرَهًا على فعل ما.

ومن هنا نقول في حُكْم إثابة أهلِ الطّاعة ومعاقبة أهلِ المعصية: لا يجبُ على الله تعالى شيء، وكيف يجبُ عليه شيءٌ وهو الإله الحق، المعبودُ بحق، الذي لا يجري في مُلْكه إلا ما يريد؟!

وقد ورد عنِ النّبيِّ عَلَيْهُ أنه قال: «سدِّدُوا وقارِبُوا وأَبْشِرُوا، فإنّهُ لا يُدخِلُ أَحَدًا الجَنّة عملُه» قالُوا: ولا أنتَ يا رسولَ الله؟ قال: «ولا أنا، إلّا أَنْ يَتغمَّدنِي اللهُ بمغْفِرةٍ ورَحْمة» رواه البخاري، فهذا يدلُّ على أنّ الثواب للمؤمنين وأهل الطّاعة ليس استحقاقًا، بل هو تفضّلٌ مِن الله وإحسان.

بل نقول: كلُّ فعلٍ من أفعال الله عزّ وجلَّ يجري في الوجود بمشيئة الله وعِلْمه وقدرته وحكمته، وكلُّ فعلِ صادر عن الله تعالى فهو حَسنُ وجميل، والله تعالى إنْ شاء فعل وإن شاء لمْ يفعل، لا يوجب أحدُّ عليه شيئًا، قال النبيُّ عَلَيْ لبعض بناته: «قولي حين تُصْبحين: سُبْحانَ الله وبِحَمْدِه، لا قُوّة إلّا بالله، ما شاءَ اللهُ كان، وما لَمْ يَشأْ لَمْ يَكُن، فإنّهُ مَنْ قالَهُنَّ حينَ يُصْبِحُ حُفِظَ حَتّى يُمْسِي، ومَنْ قالَهُنَّ حينَ يُمْسِي الله عنها يَفْعَلُ وَهُمْ يُشَكُونَ ﴾ [الأنبياء: ٢٣].

وإثابة الله تعالى العباد على طاعاتهم فضلٌ منه وإحسان، لا بوجوب واستحقاق من العباد، بل طاعاتُ العبد كلها لا تساوي شيئًا في الحقيقة، لأنّ العبد لا يستحقّ شيئًا على مولاه إلا تفضّلًا وإحسانًا، وقد جاء في الحديث الشريف عن أبي هُريرة، قال: سمعْتُ رسولَ الله ﷺ يَقُول: «لنْ يُدْخِلَ أَحَدًا عملُه الجَنّة»، قالُوا: ولا أنتَ يا رسولَ الله؟ قال: «لا، وَلا أَنا، إِلّا أَنْ يَتغمَّدنِي الله بِفَضْلِ ورَحْمة، فَسَدِّدُوا وقاربُوا، ولا يَتمنّين آَحَدُكُمُ المَوْت: إِمّا مُحْسِنًا فلعَلَّهُ أَنْ يَزْدادَ خَيْرًا، وإمّا مُسِيئًا فلعَلَّهُ أَنْ يَرْدادَ خَيْرًا، وإمّا مُسِيئًا فلعَلَّهُ أَنْ يَسْتَعْتَ» رواه البخاري.

وأمّا عقابه سبحانَه وتعالى للأشقياء فهو عدلٌ منه بما كسبَتْه أيديهم من الكُفْر والأعمالِ القبيحة التي نهى الله تعالى عنها، وقد يعفو الله تعالى عن عُصاة المؤمنين ولو فَعلوا الكبائر، لأنّ ذلك راجعٌ إلى مشيئة الله سبحانَه، فإنْ شاء عفا عنهم وإنْ شاء عذّبَهم، وذلك لقول الله تعالى: ﴿إِنَّ اللّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يُشَرِكُ بِاللّهِ فَقَدِ اَفَتَرَى إِنَّها عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٨٤].

# معنى السعيد والشقي:

السعيد: المؤمن الذي آمنَ وماتَ على الإيمان، وهو الذي يدخلُ الجنّة بفضلِ الله تعالى، وسُمِّي المؤمن سعيدًا لأنّ السّعادة الحقيقيّة هي في توفيقِ الله تعالى عبدَه للإيمان به، ولأنّ الإيمان بالله أساسُ لكلِّ خير يحصل للعبد، بل كلُّ شيء يصيبُ العبد يهون بالإيمان بالله، وتزول شدَّتُه إذا أرجع أمره إلى الله.

وأمّا الشقيُّ فهو الكافر الذي ماتَ على الكفر، مع أنه وصَلَتْه الدعوة وقامَتْ عليه الحُجّة، وهو الذي يدخلُ النار، وسُمِّي الكافر شقيًّا لأنّ الشقاء الحقيقيَّ هو في الجهلِ بالله تعالى، بحيث لا يدري الكافر أنّ له ربًّا وأنّ له دينًا وأنّ الله أرسل له رسولًا، فتصير كلُّ النعم الظاهريّة غير ذات نفعٍ أو قيمة، لأنّ الكافر يعيش في فراغٍ روحيًّ عميق لا يعرفه المؤمنون.

وقد جاء عن بعض العارفين أنّه قال: من وجد الله ما فقد شيئًا، ومن فقد الله ما وجد شيئًا، وما ذلك إلا لأنّ معرفة الله هي رأس كلِّ الأمور، نسأل الله أنْ نموت على الإيمان، سعداء غير أشقياء.

وقد أثبت القرآنُ الكريم هذه المعاني المُهِمّة في آياته الحكيمة، قال الله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَأْتِ لَا تَكَلّمُ نَفْشُ إِلّا بِإِذْنِهِ ۚ فَمِنْهُمْ شَقِيُ وَسَعِيدُ \* فَأَمّا ٱلّذِينَ شَقُواْ فَفِي النّارِ لَمُمُ فِهَا زَفِيرُ وَشَهِيقٌ \* خَلِدِينَ فِيها مَا دَامَتِ ٱلسَّمَوَتُ وَٱلْأَرْضُ إِلّا مَا شَآءَ النّارِ لَمُمُ فِهَا زَفِيرُ وَشَهِيقٌ \* خَلِدِينَ فِيها مَا دَامَتِ ٱلسَّمَوَتُ وَٱلْأَرْضُ إِلّا مَا شَآءَ

رَبُّكَ أَ إِنَّ رَبَّكَ فَعَالُ لِمَا يُرِيدُ \* وَأَمَّا ٱلَّذِينَ سُعِدُواْ فَفِي ٱلْجَنَّةِ خَلِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ ٱلسَّمَوَتُ وَٱلْأَرْضُ إِلَّا مَا شَآءَ رَبُّكَ عَطَآءً غَيْرَ مَجْذُوذٍ ﴾ [هود: ١٠٨-١٠٨].

#### إثبات رؤية المؤمنين الله تعالى يوم القيامة:

أهلُ السّنة والجماعة يُثبتون رؤية المؤمنين ربَّهم يوم القيامة، ولا ينكرون ذلك، والأصلُ في هذا الموضوع أنْ نُسلِّم لله تعالى ولرسوله على فالأمر كلُّه لله سبحانه، إنْ شاء أنْ نراه رأيناه فضلًا منه ونِعمة، وإنْ حرمَنا ذلك فلا أحدَ يوجب على الله شيئًا، فالواجب على المسلم ليجيبَ عن هذا السؤالِ أنْ يعرفَ من الكتاب والسّنة هل نرى ربَّنا يوم القيامة أو لا.

والجواب عن هذه المسألة واضحٌ في نصوص الكتاب والسّنة، قال الله تعالى: ﴿وَجُوهُ يُومَإِذِ نَاضِرَةٌ \* إِلَىٰ رَبِّهَا نَاظِرَةٌ \* [القيامة: ٢٢-٢٣]، وقال النبيُّ ﷺ: ﴿إِنَّكُمْ سترَوْنَ رَبَّكُم، كَمَا تَرَوْنَ هَذَا القَمَر، لا تُضامُّونَ فِي رُؤْيَتِهِ » رواه البخاري، وغير ذلك مِن شواهدِ الكتاب والسّنة في رؤية المؤمنين ربَّهم يومَ القيامة.

ويجب التنبُّه إلى أنَّ الإيمان برؤية المؤمنين ربَّهم يوم القيامة لا يُنافي الاعتقاد الصحيح بأنَّ الله تعالى ليس كمثلِه شيء، ولا يُشْبه خلْقَه في الجسميّة والمحدوديّة.

فلذلك يجب أن نعتقدَ أيضًا أنّ رؤيتنا الله تعالى يومَ القيامة ليسَتْ وَفْق طبيعة الرؤية الدنيويّة التي اعتَدْناها في حياتِنا، لأنّ الله ليس جسمًا محدودًا كالأشياء التي نشاهدُها في الدنيا، بل يرى المؤمنون ربّهم سبحانه وتعالى بحسَب ما يليقُ به سبحانه من غير تشبيه ولا تمثيلٍ ولا تجسيم ولا أبعادٍ مكانيّة ولا مسافاتٍ ولا جهات.

والخلاصةُ أنّ أهل السّنة والجماعة يُشِتون رؤية المؤمنين ربَّهم يوم القيامة، وفي الوقت نفسه يُنزّهون الله تعالى عن مشابهةِ المخلوقين والاتّصاف بالحدود والجهات والحيّز والمكان وغير ذلك، وهذا أمرٌ يصعُب تصوُّره بملاحظة القوانين الحسّيّة التي اعتادها

النَّاس في الدنيا، لكنّه أمرٌ حقّ يجب الإيهان به، والله تعالى يومَ القيامة يخرق العادات التي اعتادها النّاس، لأنّه سبحانه هو الخالق للعادات، وهو الخارق لها إن شاء سبحانه.

## معنى الاستواء في القرآن الكريم والسؤال عن الله تعالى بلفظ «أين؟»:

لفظ الاستواء في القرآن الكريم يُفهَم في ضوءِ قواعد اللَّغة العربية وأساليب العرب في الخطاب والكلام، وهو في غالب آيات القرآن الكريم يُراد به التّدبير والخَلْق، ولذلك قال الإمام الطبريُّ في تفسيره: «وأَوْلَى المعاني بقول الله جلَّ ثناؤه: ﴿ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ إِلَى ٱلسَكمَآءِ فَسَوَّ لَهُنَ ﴾، علا عليهن وارتفع، فدبرهن بقُدرته، وخلقهن سبع سماوات (۱)، وينبغي أن يتنبَّه المسلم إلى أنّ العُلوَّ والارتفاع يُقصد به علوُّ القدرة والتّدبير، لا علوُّ المكان والجهة، فإنّ الله عزّ وجلّ ليس كمثله شيء، فلا يجوز أنْ يُوصَف بصفات المخلوقاتِ كالحلولِ في الجهاتِ والانحصار في الأمكنة.

ولذلك فالأصل أنّ استعمال عبارة «أين الله؟» غيرُ جائزٍ شرعًا، لأنّ المعنى الحقيقيَّ في اللّغة للفظ «أين» السّؤال عن المكان، والله تعالى لا يجوز عليه الحلول في المكان أصلًا، وأمّا إنْ قُصِد بلفظ «أين؟» المعنى المجازيُّ وهو السّؤال عن المكانة والمنزلة فجائزُ شرعًا، وقد ورد هذا المعنى في كلام عثمان رضي الله عنه أنّه تكلَّم عنده صعصعة بن صوحان فأكثر، فقال: أيّها النّاس إنّ هذا البَجْباجَ النّفّاجَ لا يدري ما الله ولا أين الله...، معناه: أنّ حاله في وضع لسانِه من إكثار الخَطَل وما لا ينبغي أن يُقال كلَّ موضع، كحال من لا يدري أنّ الله سميع لكلِّ كلام، عالمٌ بما يجري في كلِّ مكان (٢).

وقد وردت عبارة «أين الله؟» أيضًا في حديث الجارية الذي جاء فيه: «قال:

<sup>(</sup>۱) الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير (ت۲۰۰۰هـ)، جامع البيان في تأويل القرآن، ط۱، (تحقيق أحمد شاكر)، مؤسسة الرسالة، ۲۰۰۰م: ج۱، ص۶۳۰.

<sup>(</sup>٢) الزمخشري، أبو القاسم جار الله محمود بن عمرو (ت٥٣٥هـ)، الفائق في غريب الحديث والأثر، ط٢، (تحقيق علي البجاوي ومحمد أبو الفضل إبراهيم)، دار المعرفة، لبنان: ج١، ص٧٨.

وكانتْ لي جارِيةٌ ترْعَى غَنمًا لي قِبلَ أُحدٍ والْجَوّانِيّة، فاطَّلعتُ ذاتَ يَوم، فإذا الذِّيبُ قَدْ ذَهَبَ بِشاةٍ مِنْ غَنَمِها، وأنا رَجُلٌ مِنْ بَنِي آدَم، آسَفُ كَما يأسَفُون، لَكِنِّي صَكَكْتُها صَكّة، فأتَيتُ رسولَ اللهِ عَيَّاتٍ، فَعَظّمَ ذَلِكَ عَلَي، قُلْت: يا رَسُولَ اللهِ أَفَلا أُعْتِقُها؟ قال: «مَنْ أَنا؟» قال: «انْتِنِي بِها»، فأتيتُه بِها، فقالَ لَها: «أَيْنَ اللهُ؟» قالَت: في السّماء، قال: «مَنْ أَنا؟» قالَت: أنتَ رسولُ الله، قال: «أَعْتِقُها، فإنَّها مُؤْمِنة» رواه مسلم.

وقال الحافظُ ابن فورك في شرحِ هذا الحديث: ظاهرُ اللَّغة يدلُّ على أنّ «أين» موضوعة للسّؤال عن المكان، وهذا هو أصلُ هذه الكلمة، غير أنّهم قد استعملوها عن مكان المَسؤول عنه في غير هذا المعنى، وذلك أنّهم يقولون عند استعلام منزلة المُستعلَم عند مَن يستعلمُه: أين منزلةُ فلانِ منك، وأين فلانٌ من الأمير؟ واستعملوه في استعلام الفَرْق بين الرُّتبتَين بأن يقولوا: أين فلانٌ من فلان؟ وليس يريدون المكان والمحل، بل يريدون الاستفهام عن الرُّتبة والمنزلة، فإذا كان ذلك مشهورًا في اللَّغة احتمل أن يُقال: إنّ معنى قوله على «أين الله؟» استعلامٌ لمنزلته وقدره عند الجارية وفي قلبها، أي هو رفيع الشّأن عظيم المقدار (۱).

ويقول الإمام الخطابيُّ رحمه الله تعالى: «هذا السّؤال عن أمارة الإيهان وسمة أهله، وليس بسؤال عن أصل الإيهان وصفة حقيقته، ولو أنّ كافرًا يريد الانتقال من الكُفْر إلى دين الإسلام فوصَف من الإيهان هذا القدرَ الذي تكلَّمت به الجارية لم يُصِرْ به مسلمًا حتى يشهد أنْ لا إلهَ إلّا اللهُ وأنّ محمدًا رسولُ الله عَلَيْهِ، ويتبرأ من دينه الذي كان يعتقده»(٢).

وقال الإمام النووي: «قوله ﷺ: «أين الله؟» قالت: في السَّماء، قال: «من

<sup>(</sup>۱) ابن فورك، أبو بكر محمد بن الحسن بن فورك الأنصاري الأصبهاني (ت٢٠١هـ)، مشكل الحديث وبيانه، ط٢، (تحقيق موسى علي)، عالم الكتب، بيروت، ١٩٨٥م: ص١٥٨، بتصرف. (٢) الخطابي، أبو سليمان حمد بن محمد بن إبراهيم بن الخطاب البستي (ت٣٨٨هـ)، معالم السنن (شرح سنن أبي داود)، ط١، المطبعة العلمية، حلب، ١٩٣٢م: ج١، ص٢٢٢.

أنا؟) قالت: أنت رسولُ الله، قال: «أعتِقْها فإنَّها مؤمنة»، هذا الحديث من أحاديث الصِّفات، وفيها مذهبان تقدَّم ذكرُهما مرّاتٍ في كتاب الإيمان، أحدُهما: الإيمان به من غير خَوضٍ في معناه مع اعتقاد أنّ الله تعالى ليس كمثلِه شيء وتنزيهه عن سماتِ المخلوقات، والثاني: تأويله بما يَليق به، فمَن قال بهذا قال: كان المرادَ امتحانُها هل هي موحِّدة تقرُّ بأنّ الخالق المدبِّر الفعال هو الله وحدَه، وهو الذي إذا دعاه الدّاعي استقبل السّماء كما إذا صلّى المُصلّي استقبل الكعبة، وليس ذلك لأنّه منحصرٌ في السّماء كما أنّه ليس منحصرًا في جهة الكعبة، بل ذلك لأنّ السّماء قبلةُ الداعين، كما أنّ الكعبة قبلةُ المُصلّين، أو هي مِن عبدةِ الأوثان العابدين للأوثان التي بينَ أيديهم، فلما قالت: في السّماء، علم أنّها موحِّدة وليست عابدةً للأوثان) (١٠).

وعليه فإنّ الله تعالى مُنزّه عن أنْ يحويه المكان، أو يُسأل عنه بـ «أين؟» بمعناها اللُّغوي الظاهر، وهو الاستعلامُ عن المكان، فإنّه خالق المكان والزّمان، ومن الواجب أن نُعلِّم ذلك للأطفال، وأن نجيبَهم عن أسئلتهم بما يُناسب قدراتِهم وبما يعرِّفهم أنّ الله تعالى مُنزّه عن مشابهة المخلوقات.

#### خاتمة باب الإلهيّات:

هذا ما يتعلَّق بمسائل العقيدة في الإيمان بالله تعالى.

والمعنى الإجماليُّ الذي يجب الإيمان به في هذا الباب وهو خلاصةُ ما سبق: أنْ نؤمن بالله تعالى مع الإذعان والتَّسليم له سبحانَه، وأنْ نُثبت له كلَّ صفات الكمال والجلال ما علِمْنا منها وما لم نَعْلم، ونُنزّهَه عن صفات النّقص ومشابهة الخَلْق في أيِّ شيء، ونثبتَ أنّه خالقُ أفعال النّاس وأنه يُحاسِبهم على ما كان منهم، ويثيبُ المؤمنين برحمتِه وفضلِه، ويعذّبُ الكافرين بعدلِه.

وهذه العقائد الإلهيّة جميعُها متضمَّنةٌ في شهادة التوحيد: «لا إلهَ إلّا الله».

<sup>(</sup>١) النووي، المنهاج شرح صحيح، مرجع سابق: ج٥، ص٢٤.

# الباب الثاني النبوّات

من العقائد الإسلاميّة الواجبة على المُكلَّف التابعة للإيمان بالله تعالى، الإيمانُ بالأنبياء صَلواتُ الله وسلامُه عليهم، ولذلك خصَّص عُلَماء أهل السّنة والجماعة بابًا في كتب العقائد لذِكْر المسائل المتعلِّقة بالنّبوّات.

وفيما يأتي ذِكْرٌ لأهمِّ تلك المسائلِ الاعتقاديّة التي يجبُ على المُكلَّف أنْ يعرفَها ويجزمَ بها، ولا يجوز له أن يغفُلَ عنها أو يجهلَها، وهي عقائد تزيدُ إيمان المؤمن بربِّه، وتُقوّي عبادته، وتثبِّتُ في نفسه دينَ الإسلام، لأنّه أعظم نعمة مِن نِعم الله تعالى على البشريّة، كما أنّها عقائد لا يَصلُح إيمان المؤمن إلّا بها، لأنّها هي الشق الثاني من شهادة التوحيد: «وأشهدُ أنّ محمدًا رسولُ الله».

وقد اختار بعضُ الأئمّةِ في العقائد كالإمام السنوسيِّ تقسيمَ ما يجب على المُكلَّف اعتقادُه في حقّ الأنبياء إلى ثلاثة أمور:

الأول: الأمور الواجبةُ في حقّ الرُّسل والأنبياء عليهم الصَّلاة والسَّلام. الثَّاني: الأمور المستحيلةُ في حقّ الرُّسل والأنبياء عليهم الصَّلاة والسَّلام. الثَّالِث: الأمور الجائزةُ في حقّ الرُّسل والأنبياء عليهم الصَّلاة والسَّلام.

فإذا فَهِم المكلَّف هذه الأشياء وحفظَها كان قد أدَّى ما عليه من الواجب الاعتقاديِّ في حقّ الأنبياء عليهم الصَّلاة والسَّلام.

#### معنى الرسول والنبي:

اختار بعض العُلَماء أنَّ معنى النبيِّ مغايرٌ لمعنى الرَّسول، وهو مذهب جمهور أهل السّنة، واستدلّوا على ذلك بقول الله تعالى: ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلُنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ وَلَا أَهل السّنة، واستدلّوا على ذلك بقول الله تعالى: ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلُنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ وَلَا نَبِي إِلَّا إِذَا تَمَنَّى أَلْقَى ٱلشَّيْطَانُ فَى ٱلشَّيْطَانُ ثُمَّ يُحْكِمُ اللهُ عَالِيلًا إِذَا تَمَنَّى أَلْقَى ٱلشَّيْطَانُ فَى ٱلشَّيْطِانُ فَى السَّيْطِانُ عَلَى السَّيْطِانُ ثُمَّ الله عَلَى الرَّسول يقتضي السَّه على الرَّسول يقتضي المغايرة بينهما.

وقال السعد التفتاز انيُّ في شرح العقيدة النسَفية: «والرَّسول إنسانٌ بعثه الله تعالى إلى الخَلْق لتبليغ الأحكام، وقد يشترطُ فيه الكتاب، بخلاف النبي، فإنَّه أعمُّ »(١).

ومما قيل في الفرق بين الرَّسول والنبيِّ أنَّ الرسول يُعطى كتابًا، بخلاف النبي، فإنه قد يُبعث ولا يكون معه كتابٌ مُستقِل، بل ليجدِّد الدعوة إلى التمشُّك بكتابِ سابق.

وعند بعض العُلَماء: الرَّسول والنبيُّ بمعنَّى واحد.

والنبي: إنسانٌ ذكر حرُّ سليم عن كلِّ منفّر طبعًا، أوحيَ إليه بشرع يعمل به، وهو مأمورٌ بأنْ يبلِّغ الشريعة للنّاس، قال الله تعالى: ﴿ ٱللَّهُ يَصَّطَفِي مِنَ ٱلْمَلَيَكِكَةِ رَسُلًا وَمِنَ ٱلنَّاسِ وَاللّهَ سَمِيعُ بَصِيرٌ ﴾ [الحج: ٧٥].

#### سبب بعثة الرّسل والأنبياء:

أرسل الله تعالى رسلَه وأنبياءَه للنّاس هداية لهم إلى طريقِ الحق، ليعرفوا الله تعالى ويعبُدوه، ولتبليغِهم أوامرَه ونواهيه لينتظمَ أمرُهم وتستقيمَ شؤونُهم

<sup>(</sup>۱) التفتازاني، مسعود بن عمر المعروف بسعد الدين (ت٧٩٢هـ)، شرح العقائد النسَفية مع حاشية الخيالي والعصام، المكتبة الأزهرية للتراث، ٢٠٠٤م: ص٣١.

في الحياة، ويبعدوا عنِ التَّنازع في الأمور، فالرُّسل والأنبياء مُعلِّمون ومُرشِدون ومُرشِدون ومُربِّون للخَلْق جميعًا، قال الله تعالى: ﴿ كُمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولًا مِّنكُمْ يَتَلُوا عَلَيْكُمُ ءَايَٰنِنَا وَيُزَكِّيكُمْ مَّا لَمْ تَكُونُوا عَلَيْكُمُ ءَايَٰنِنَا وَيُزَكِّيكُمْ مَّا لَمْ تَكُونُوا يَعْلَيْكُمُ وَاللَّهُ تَكُونُوا فِي وَلَا تَكُونُونِ ﴾ [البقرة: ١٥١-١٥٢].

ومن رحمة الله تعالى أنْ أرسل إلى الخَلْق رسلًا مُبشرِين ومُنذِرين، تفضُّلًا منه سبحانَه، ولا يجب عليه ذلك، بل هو بمحض مِنَّته ورحمته.

# وجوب معرفة أسماء الرسل عليهم الصلاة والسلام:

يجبُ على المؤمن أنْ يعرِفَ الرُّسل المذكورين في القرآن الكريم بأسمائِهم، بمعنى أنه يجبُ أن يعرِفَ الجوابَ إذا سُئِل عن واحدٍ منهم: هل هو رسولٌ أو لا؟ وهم خمسةٌ وعشرونَ رسولًا ونبيًّا: آدم، ونوح، وإدريس، وهُود، وصالح، وإبراهيم، ولوط، وإسماعيل، واليسَع، وذو الكِفْل، وإلياس، ويونس، وإسحاق، ويعقوب، ويوسف، وشُعَيب، وموسى، وهارون، وداوُد، وسليمان، وأيوب، وزكريا، ويحيى، وعيسى، ومحمَّد صلوات الله وسلامه عليهم جميعًا، ويُستحبُّ حفظُ أسمائهم جميعًا ليزدادَ المؤمن من حبِّهم واتباعهم ومعرفة كمالاتهم ويقتدي بهم، وخصوصًا سيدنا الحبيبَ سيِّد ولدِ آدم عليه الصَّلاة والسَّلام.

وكذلك يجبُ الإيمان بأنّ الله تعالى بعث رسلًا غير المذكورين في القرآن الكريم، وإنْ كُنّا لا نعرف أسماءَهم وبلدانَهم وأممَهم، فنحن نؤمنُ برسل الله وأنبيائه مَن عرَفنا منهم ومن لمْ نعرِف، قال الله تعالى: ﴿وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِّن قَبَلِكَ مِنْ قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُم مَن لَمْ نَقْصُصْ عَلَيْك ﴾ [غافه: ٧٨].

# الواجب اعتقاده في حق الرسل والأنبياء عليهم الصلاة والسلام:

رسل الله تعالى هم سُفَراء الله إلى الخلق، وهم المُبلِّغون رسالة الله سبحانه إلى العباد، ومقامُهم مستمدُّ من إكرام الله لهم وتعظيمِه إياهم، فيجب على المؤمن أنْ يحترمَ كلَّ رسولٍ أو نبي، وأن يجعلَ في قلبه مرتبةً خاصّة لهم، بحيث يحتلُّون في قلبه مكانًا أعلى من مكانة الأب والأُمِّ والابن والبنت وكلِّ قريب أو حبيب، بل يجب أن يكون النبيُّ أحبَّ إلى الشخص من نفسه وذاته وكلِّ شيء في العالم، يفتديه بنفسه وماله وأهله، فإنّ الأنبياء هم سببُ النعمة الكبرى، وبهم كانتِ الهدايةُ العُظمى، وبتعليماتهم استقامتِ الحياة الدنيا، وننجو ببركتِهم في الحياة الأخرى، وهم الشّافعون والمُشفّعون عند الله تعالى.

والواجب على كلِّ مكلَّفٍ أن يثبتَ للرُّسل عليهم وعلى نبيِّنا الصَّلاة والسَّلام كلَّ صفة ذمِّ تُنافي مقامهم العلي، كلَّ صفة ذمِّ تُنافي مقامهم العلي، وذلك كما يأتي:

ا ـ العِصْمة: أي العصمة في القول والفعل، فالله تعالى حَفِظ ظواهرَهم وبواطنَهم في الصِّغر والكِبَر، قبل النُبوّة وبعدها من كلِّ عمل منهيٍّ عنه، أو قول زور أو كذب، قال الله تعالى في وصف رسولِه عليه الصَّلاة والسلام (١١): ﴿ مُطَاعٍ ثُمَّ أَمِينٍ ﴾

<sup>(</sup>١) يذكر عُلَماء التفسير أنَّ «الرسول» في الآية إمّا أن يكون سيدنا جبريل عليه السلام أو سيدنا محمدًا عليه الوجهين فالرَّسول موصوف بالأمانة، وهذا موضع الشاهد من الآية الكريمة.

[التكوير: ٢١]، وجاء في القرآن وصف سيِّدنا الكليم موسى عليه السَّلام: ﴿إِنَّ خَيْرَ مَنِ ٱسْتَغْجَرْتَ ٱلْقَوِيُّ ٱلْأَمِينُ ﴾ [القصص: ٢٦]، بل ورد هذا الوصفُ في القرآن الكريم في سورةِ الشُّعراء في حقّ سادتنا الأنبياء نوحٍ وهودٍ وصالحٍ ولوطٍ وشعيب، ﴿إِنِّ لَكُمُ رَسُولُ أَمِينُ ﴾ [الشعراء: ١٧٨].

وما حُكِي عن الأنبياء صلواتُ الله وسلامُه عليهم ممّا ورد في الكتاب أو السّنة ممّا يكون ظاهره، بل لا بدَّ من تأويلِه ممّا يكون ظاهره، بل لا بدَّ من تأويلِه تأويلًا حسنًا متوافقًا مع قواعد اللُّغة العربيّة وسياق النّصِّ الذي ورد، لتكون هذه الظواهر مطابقةً للنّصوص القرآنيّة والنّبويّة.

وتجدرُ الإشارة هنا إلى أنّه لا يوجد نصُّ شرعيٌّ صحيح صريح يدلُّ على ما يخالِف عصمة الأنبياء صلواتُ الله وسلامُه عليهم، وكلُّ ما ورد ممّا يكون موهمًا يمكن تأويله تأويلًا قريبًا، وهذا يراجَع بتفاصيله في كتب التفسير وشروح الحديث.

٢-الصدق: وهو مطابقة الخبر للواقع، فلا يخبر النبيُ ﷺ بشيء ويكون مخالفًا للحقيقة، ودليلُ هذه الصِّفة أنه أُجرِيت على يده المُعجزة، وهي دليل الصِّدق، ولقول الله تعالى: ﴿ وَاللَّذِى جَآءَ بِالصِّدُقِ وَصَدَّقَ بِهِ ۗ أُولَكَتِكَ هُمُ ٱلْمُنَّقُونَ ﴾ [الزمر: ٣٣]، وقول الله تعالى: ﴿ هَلَذَا مَا وَعَدَ ٱلرَّحْنَنُ وَصَدَقَ ٱلْمُرْسَلُونَ ﴾ [يس: ٢٥].

٣- الفطانة: أيْ الذكاء وقوّة الملاحظة كي يُقيموا الحجّة على صدقِ ما يَدْعون إليه، ويبطلوا شُبُهات المخالِفين، قال الله تعالى في حقّ سيِّدنا إبراهيم عليه السَّلام: ﴿ وَتِلْكَ حُجَّتُنَا ءَاتَيْنَهَا ۚ إِبْرَهِيمَ عَلَى قَوْمِهِ ۚ نَرْفَعُ دَرَجَاتٍ مَن نَشَاءً ۗ إِنَّ رَبَّكَ حَكِمُ عَلَى عَلِيمُ وَتَلِكَ حُجَتُنَا ءَاتَيْنَهَا وَكُذَلك كلُّ الأنبياء كانوا فطناءَ قادرين على أبلغ أنواع الاستدلال عليمة ﴿ وَلَا عِلَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَ

٤ - التبليغ: أي أنْ يبلِّغ الرسولُ عن الله تعالى ما أمرَه بتبليغه، قال الله تعالى:

﴿فَإِنَّمَا عَلَيْكَ ٱلْبَكَنُعُ وَٱللّهُ بَصِيرًا بِٱلْعِبَادِ ﴾ [آل عمران: ٢٠]، وقال سبحانه: ﴿ يَتَأَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِغٌ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِكَ وَإِن لَّمْ تَفْعَلْ هَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ وَاللّهُ يَعْصِمُكَ مِن النَّاسِ إِنَّ اللّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْكَفِرِينَ ﴾ [المائدة: ٢٧]، ووظيفة التّبليغ هي محور رسالة كلّ رسول، فهم يبلّغون العباد أنّهم رسلُ الله ليؤمنوا بالله وحدَه، قال الله تعالى: ﴿ وَإِبْرَهِيمَ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ ٱعْبُدُوا ٱللّهَ وَٱتّقُوهُ ﴾ [العنكبوت: ١٦]، وهذا الخطاب هو خطابُ كلّ رسولٍ من الله لقومه.

# وجوب نفي النقائص عن الرسل والأنبياء عليهم السّلام:

ويستحيلُ على الرُّسل أضداد الصِّفات الواجبة لهم، فيستحيل أن يتّصِفوا بالخيانة، أو الكذب، أو البلاهة، أو كتمان الرِّسالة، أو عدم التّبليغ.

وما ورد من الرِّوايات التي تثبتُ المعاصي أو الكبائر للأنبياء فهي في غالبها رواياتُ مكذوبة غيرُ صحيحة، قد تكون من رواياتِ أهل الكتاب من أصحاب الإسرائيليات، وهم روَوْها بحُكْم الثقافة العامّة المحكيّة، لا تصديقًا بها، فلا يجوز الأخذُ بها والاحتجاجُ بما فيها، وما ثبت من النُّصوص أو الآثارِ التي تفيد خلاف عصمة الأنبياء فيُمكن تأويلها وحملُها على محملٍ حَسنٍ مقبول، وقد ألَّف العُلَماء كتبًا مفصَّلة في مثل هذه النصوص والآثار وكيفيّة فهمِها فهمًا صحيحًا، ككتاب عصمة الأنبياء للإمام فخر الدين الرازي رحمه الله تعالى.

# الأمور الجائزة في حقّ الأنبياء والرّسل عليهم الصّلاة والسّلام:

الرسلُ والأنبياء عليهم الصَّلاة والسَّلام مُفضَّلون على البشر بما أعطاهم الله إياه من النُبوّة والرسالة، وإجراء المعجزاتِ على أيديهم، وتنزيلِ الكتب عليهم، واصطفائِه لهم، وتعليمه إياهم، وقد أراد الله بحِكْمته أن يُجري على ظواهر الأنبياء

والمرسلين ما يَجري على غيرهم من البشر بحُكْم البشريّة والإنسانيّة.

ولذلك فإنّ الأعراض البشريّة كالمرض والأكل والشُّرب جائزةٌ على الرُّسل، بشرط ألّا يكون شيءٌ منها منقصًا من مراتبهم العَلِيّة، ومقاماتهم الكريمة، فلا يجوز عليهم الأمراض المنفِّرة كالبرص والعمى.

والحكمة من ابتلاء الأنبياء بالأعراض البشريّة هي رفع مقاماتهم العَلِيّة، وزيادة أجورهم عند الله تعالى، وليكونوا محلَّ للقدوة الصّالحة للنّاس جميعًا، فالرُّسل هم بشرٌ من البشر، وإن كانوا خيرَ البشر على الإطلاق.

والخلاصة أنّ الأنبياء والرُّسل هم صفوةُ الله من خَلْقه، المُجتبَون لحضرة قُربه وقدسه، طهَّرهم الله من كلِّ رجسٍ أو ضلال، وحلّاهم بأبهى الكرامات وأحسنِ الخِصال، وزانهم بالعِلم والجمالِ والكمالِ والجلال، فصلواتُ الله تعالى وسلامُه عليهم أجمعينَ ما ترنّم شادٍ أو تغنّى ذو مقال.

## النبوّة فضلُّ من الله تعالى ولا تنال بالاكتساب والاجتهاد:

النُبوّة فضلٌ مِن الله تعالى، وهي اختصاصٌ منه سبحانه، يختصُّ بفضله مَنْ يشاء سبحانه، قال الله تعالى: ﴿ ٱللَّهُ يَصَّطَفِي مِنَ ٱلْمَكَيَّكِكَةِ رُسُلًا وَمِنَ ٱلنَّاسِ يَشَاء سبحانه، قال الله تعالى: ﴿ ٱللَّهُ يَصَطَفِي مِنَ ٱلْمَكَيِّكَةِ رُسُلًا وَمِنَ ٱلنَّاسِ إِنَّ ٱللَّهُ سَمِيعٌ بَصِيعٌ بَصِيعٌ ﴿ اللَّهُ عَلَمُ حَيْثُ يَجَعَلُ إِنَّ ٱللَّهُ سَمِيعٌ بَصِيعٌ بَصِيعٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ سبحانه: ﴿ ٱللَّهُ أَعَلَمُ حَيْثُ يَجَعَلُ رِسَالَتَهُ وَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ الْخَلْق وأزكاهم وأنقاهم وأطهرُهم وأفضلُهم على الإطلاقِ هم الأنبياء والمُرسَلون.

وليستِ النُبوّة ثمرة الاجتهاد في العبادة، بل الاجتهادُ في العبادة والرّهد والورع واكتسابُ العلوم والفضائل الحِسّية والمعنويّة مهما بلغَتْ عظمةُ ولاية صاحبها ودرجةُ قُربه من الحقّ تبارك وتعالى، فإنّه يظلُّ دون منزلةِ الأنبياء والرُّسل، لأنّ

النبي يحوز ذلك وزيادةً عليه ما لا يعلمه إلا الله تعالى، فإنّ الفضلَ الحقيقيَّ هو في الاختصاص الإلهيِّ والتقريب الرَّباني، ولا تكون مراتب الأنبياء بمجرَّد العمل الإنساني، بل بتوفيق الله واجتبائِه.

قال الإمام السعد التفتازاني: «ولا يبلُغ الوليُّ درجة الأنبياء، لأنّ الأنبياء معصومون مأمونون عن خوفِ الخاتمة، مُكرَّمون بالوحي ومشاهدة الملَك، مأمورون بتبليغ الأحكام وإرشاد الأنام بعد الاتِّصاف بكمالات الأولياء»(١).

#### ختم النبوّة بسيّدنا محمّد عَيْكَالْيَةِ:

وممّا يجدر ذِكْره هنا أنّ النّبوّة قد خُتِمت بسيّدِنا محمد عَلَيْهُ، فكلُّ مَن ادّعى النّبوّة لنفسه مِنَ المذكورين في التّاريخ القديم أو الحديث أو فيما سيأتي مِنَ الأزمان هو كاذبٌ كاذب، ضالٌ مُضِل، قال الله تعالى: ﴿ وَمَنَ أَظَلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللّهِ كَذِبًا أَوْ قَالَ اللهُ تعالى: ﴿ وَمَنَ أَظَلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللّهِ كَذِبًا أَوْ قَالَ اللهُ عَالَى اللّهُ وَمَن قَالَ سَأْنِلُ مِثْلَ مَا أَنزَلَ ٱلله ﴾ [الأنعام: ١٩٣]، وما ادّعاه مسيلمة الكذّاب والقاديانيُّ الكذّاب وغيرُهما كذبٌ وزور، وهو حجّةٌ عليهما يومَ القيامة وعلى مَن اتّبع كذبهما.

#### معجزات الأنبياء حق:

والنُبوّة لا تثبت بمجرَّد الادّعاء، بل لا بُدَّ لها من دليلٍ على صدق النَّبِي، وهو المعجزة التي يُجريها الله تعالى على يد النبيِّ تصديقًا له في دعواه، والتي تتنزّل منزلة قول الله تعالى: صدق عبدي فيما يبلِّغُه عنِّى.

فالأنبياءُ عليهم السَّلام أرسلَهم الله تعالى ليبلِّغوا رسالَته إلى العالمين، ولا يمكن

<sup>(</sup>۱) التفتازاني، مسعود بن عمر المعروف بسعد الدين (ت۷۹۲هـ)، شرح العقائد النسَفية، ط۱، (تحقيق: أحمد السقا)، مكتبة الكليات الأزهرية، القاهرة، ۱۹۸۷م: ص۱۰۰.

التّصديقُ بهم بمجرَّد التقليد، بل لا بُدَّ من دليلٍ يدلُّ الخَلْق على صِدْقهم وقولِهم التّصديقُ بهم بمجرَّد التقليد، بل لا بُدَّ من دليلٍ يدلُّ الخَلْق على صِدْقهم وقولِهم الحق، وأنّ الله تعالى أوحى إليهم وأرسلهم إلى النّاس، وذلك الدليلُ هو المعجزة.

والمعجزة هي: «أمرٌ خارق للعادةِ مقرونٌ بالتّحدي مع عدم المعارضة، والتّحدي دعوى الرسالة»(١).

والمعجزة عند عُلَماء الاعتقاد هي: أمرٌ يخرق القوانين الطبيعيّة المعتادة، كانقلاب العصاحيّة تسعى، وخروج الماء من بين أصابع النبيِّ عَيَيْهُ، وانشقاق القمر، ويقترن هذا الأمر الخارق بدعوى النُبوّة، وإنّما يُجريه الله تعالى على يدِ الرسول أو النبيِّ ليتحدّى الناس أن يأتوا بمثله ويَعجِزوا عن ذلك، فيكون عجزهم دليلًا على أنّه مُرسَل من عند الله تعالى.

فالمعجزةُ في الحقيقةِ هي فعلُ الله تعالى، وليست فعلَ أحدٍ من الخَلق، لأنّ العاداتِ التي في الكونِ لا يخرقُها إلا الله تعالى الذي أجراها، لذلك قال الإمامُ الباقِلاني: «المعجزاتُ هي أفعال الله تعالى الخارقةُ للعادة، المطابقةُ لدعوى الأنبياء وتحدّيهم للأمم بالإتيان بمثلِ ذلك»(٢).

ومعجزات الأنبياء كثيرة جدًّا، ومن أشهرها:

معجزة سيِّدنا صالح عليه السَّلام: إخراج النَّاقة من الحَجَر، قال الله سبحانه وتعالى: ﴿وَمَا مَنَعَنَا أَن نُرُسِلَ بِٱلْآيَنَ إِلَّا أَن كَنْ أَن كُودَ ٱلنَّاقَةَ مَنْ الْأَوْلُونَ وَءَالَيْنَا ثَمُودَ ٱلنَّاقَةَ مُجْمِرةً فَظَلَمُواْ بَهَا وَمَا نُرْسِلُ بِٱلْآيَنتِ إِلَّا تَخُويفًا ﴾ [الإسراء: ٥٩].

<sup>(</sup>۱) الأمير، محمد بن محمد (ت١٢٣٢هـ)، حاشية الأمير على إتحاف المريد شرح جوهرة التوحيد، ط١، دار الكتب العلمية، ١٤٢٢هـ - ٢٠٠١م: ص٢٢٨.

<sup>(</sup>٢) الباقِلاني، القاضي أبو بكر بن الطيب (ت٣٠٤هـ)، الإنصاف فيما يجب اعتقاده ولا يجوز الجهل به، (تحقيق محمد زاهد الكوثري)، المكتبة الأزهرية للتراث، مصر: ص٥٨.

معجزة سيِّدنا موسى عليه السلام: انقلابُ العصاحيّة، قال الله تعالى: ﴿وَأَلْقِ عَصَاكَ ۚ فَامَّا رَءَاهَا تَهُ تَزُ كَأَنَّهَا جَآنُ وَلَى مُدْبِرًا وَلَمْ يُعَقِّبُ ۚ يَمُوسَىٰ لَا تَخَفُ إِنِي لَا يَخَافُ لَدَى عَصَاكَ ۚ فَلَمَّا رَءَاهَا تَهُ تَزُ كَأَنَّهَا جَآنُ وَلَى مُدْبِرًا وَلَمْ يُعَقِّبُ ۚ يَمُوسَىٰ لَا تَخَفُ إِنِي لَا يَخَافُ لَدَى الله تعالى: ﴿ فَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَىٰ أَنِ اصْرِب الله تعالى: ﴿ فَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَىٰ أَنِ اصْرِب بِعَصَاكَ الْبَحْرِ فَأَنفَلَقَ فَكَانَ كُلُ فِرْقِ كَالطَّوْدِ الْعَظِيمِ ﴾ [الشعراء: ٣٣].

معجزة سيِّدنا عيسى عليه السَّلام: إحياءُ الموتى وإبراءُ الأكمه والأبرص بإذنِ الله تعالى، لقوله سبحانه: ﴿إِذْ قَالَ اللهُ يَعِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ اُذْكُر نِعْمَتِى عَلَيْكَ وَعَلَىٰ وَلِدَيْكَ إِذْ أَيَّدتُكَ بِرُوجِ الْقُدُسِ تُكِيِّدُ النَّاسَ فِي الْمَهْدِ وَكَهُلا وَإِذْ عَلَمْتُكَ وَالْدَيْكَ إِذْ أَيَّدتُكَ بِرُوجِ الْقُدُسِ تُكِيِّدُ النَّاسَ فِي الْمَهْدِ وَكَهُلا وَإِذْ عَلَمْتُكَ الْحَيْتُ الطَّيْنِ كَهَيْهَ الطَّيْرِ بِإِذْنِي الْحَيْثَ فِي الْمَهْدِ وَالْمِيْرِ بِإِذْنِي الْمَوْتَى الطِينِ كَهَيْهِ الطَّيْرِ بِإِذْنِي فَتَالُونُ طَيْرُ بِإِذْنِي وَتُبْرِئُ الْإَجْمِيلُ وَإِذْ تَخْلُقُ مِنَ الطِينِ كَهَيْهِ الطَّيْرِ بِإِذْنِي فَتَالَ اللّهِ بِإِذْنِي وَلَيْرِي الْمَوْتَى فَتَالَ اللّهِ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ الل

معجزاتُ سيِّدنا محمَّدٍ عَيَّةُ: القرآنُ العظيم الذي هو المعجزةُ الكبرى الخالدة، وتسبيحُ العصا بين يديه الشريفتَين، وانشقاقُ القمر، وإلقاءُ البركة في الطعام القليل، حتى أطعمَ جيشًا من كيسِ تمر، ونبعُ الماء من بين أصابعه الشَّريفة، وحنينُ الجذع إليه، وغير ذلك ممّا ورد في كتب السّنن والآثار والسِّير.

هذا ختام باب النّبوّات، وقد تعرّفنا فيه إلى أهمّ ما يجب على المُكلَّف معرفتُه فيما يتعلَّق بالأنبياء والرُّسل وصفاتِهم وما يجب لهم مِنَ الصِّدق والأمانة والتَّبليغ والفطانة، وما يستحيلُ عليهم من الكذبِ والمعصية وكتمان الدَّعوة، وما يجوز عليهم من الأعراض البشريّة والأمراض.

السمعيات

# الباب الثّالث السّمعيات

نتناول في هذا الباب مسائل العقيدة الإسلامية التي نعرِفُها من جهةِ السَّمع؛ أي ما نتلقّاه من الخبرِ الصّادق، فهي إمّا مذكورةٌ في القرآن الكريم وإمّا مرويّةٌ في السّنة النبويّة المطهَّرة، وذلك كإثبات ما يكونُ من الأحداثِ بعد الموت، إمّا في البرزخ من نعيم القبر أو عذابه، وإمّا ما يكونُ يوم القيامة من حشرٍ ونشرٍ وميزانٍ وصراط، وغير ذلك من الأمور التي نتلقّاها بالسَّمع من الأدلّة الشرعيّة الصحيحة.

# سيّدنا محمّدُ عِيَالِيَّهِ أَفضل الحلق:

أفضل الخَلْقِ على الإطلاق سيِّدنا محمَّدٌ ﷺ، ثمَّ يأتي بعده أُولو العَزم: نوح وإبراهيم وموسى وعيسى، ثمَّ بقيّة الرُّسل، ثمَّ بقيّة الأنبياء، ثمَّ الملائكة، عليهم جميعًا أفضلُ الصَّلاة وأزكى السَّلام، هذا هو القول المُختار عند طائفةٍ من عُلَماء أهل السّنة والجماعة، والله تعالى أعلم.

و لا إشكالَ في القول بتفضيل بعضِ الأنبياء على بعض، لقولِ الله تعالى: ﴿تِلْكَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ مُن كَلَّمَ اللَّهُ ۗ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَتٍ ﴾ [البقرة: ٢٥٣].

#### الإيمان بوقوع حادثة الإسراء والمعراج:

يجب أن نؤمن أنَّ الله قد أكرم نبيَّه بأنْ أسرى به يقظةً ليلًا على البراق من مكّة المكرَّمة إلى القدس الشريف بالرّوح والجَسد.

ونؤمن أنّه عُرِج به يقظةً \_ روحًا وجسدًا \_ بصحبةِ جبريلَ عليه السَّلام من القدس الشريف إلى سِدرة المُنتهى فوق السماوات السبع إلى حيثُ شاءَ الله تعالى.

وقد وردت حادثةُ الإسراء في صريح كتاب الله تعالى: ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِي أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ عَلَى اللهِ تعالى: ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِي أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ عَلَا مِن اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى الْمُسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ٱلَّذِي بَكَرَكُنَا حَوْلَهُ, لِلْرَبِيَهُ, مِنْ ءَايَئِنَا الْعَبْدِهِ عَلَى الْمُسْلِمِينَ اللهِ عَلَى المسلمين لما تواترَ في ذلك من الأخبار الصحيحةِ عن النبيِّ الصادقِ عليه الصَّلاة والسَّلام.

وقد سبق سيِّدُنا أبو بكرِ الصِّديق كلَّ النّاس بالتّصديق بالإسراءِ والمعراج، ولُقِّب لأجل ذلك بالصِّديق، لأجل مبالغتِه في وصف النبيِّ ﷺ بالصِّدق واتّباعه فيما أُخبِر. براءة السيّدة عائشة ممّا قذفها به المنافقون:

يجب اعتقاد براءة السيِّدة عائشة رضي الله عنها ممّا اتّهمها به المُنافِقون، واعتقاد خلاف ذلك يُوقِع صاحبه في الكفر إنْ كان عارفًا بورود تبرئتها في القرآن الكريم؛ لأنه يكذِّب صريح القرآن، قال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَذِينَ جَآءُو مِاللَّهِ فَي عُصَبَةٌ مِّنكُرُ لَكُمْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَالَى اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ الل

# أفضل النّاس بعد الأنبياء عليهم الصّلاة والسّلام:

الأُمّة الإسلاميّة أفضلُ الأمم، لقول الله تعالى: ﴿ كُنْتُمَّ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعُرُوفِ وَتَنْهَوْنَ بِٱللَّهِ ﴾ [آل عمران: ١١٠]، وإنّما كانتِ الأُمّة الإسلاميّة أفضلَ الأمم لما تفوَّقت به على سائرِ الأُمم من الأمرِ بالمعروف والنّهي عن المُنكر والإيمان بالله تعالى.

والصحابةُ الكرام أفضلُ الأُمّة بعد رسولِ الله ﷺ، ثمَّ التابعون، وذلك لما شَهِد به النبيُ ﷺ، ثمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ اللَّذِينَ يَلُونَهُمْ اللَّذِينَ يَلُونَهُمْ اللَّذِينَ يَلُونَهُمْ اللَّذِينَ يَلُونَهُمْ اللَّذِينَ يَلُونَهُمْ اللَّذِينَ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِينَ اللَّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ اللللللِّهُ الللللِّهُ اللللْمُ الللللِّهُ اللللْمُ اللللْمُ الللللِّهُ الللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ الللللِهُ الللللْمُ الللللْمُ الللللِهُ الللللِهُ اللللللِّهُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللِهُ اللللْمُ الللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللللْمُ اللللْمُ اللللللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللِمُ الللللْمُ اللللْ

وأفضلُ الصَّحابة الخلفاءُ الراشدون: أبو بكر، وعُمر، وعثمان، وعلي، رضي الله عنهم جميعًا، وأفضليَّتُهم حسَب ترتيب تولِّيهم الخلافة.

ويليهم في الفضلِ بقيّةُ العشَرة المُبشَّرين بالجنّة، وهم: طلحة بن عُبيد الله، والزّبَير بن العوام، وعبد الرَّحمن بن عوف، وسعد بن أبي وقّاص، وسعيد بن زيد، وأبو عُبيدة عامر بن الجراح. ثم أهل بدر، فأُحُد، فأهل بيعةِ الرّضوان.

## مكانة الصحابة وموقف المسلم من الاختلاف الذي وقع بينهم:

ومعَ الفضيلة الثابتة للصَّحابة فهم بشرٌ غير معصومين، وما وقع بينهم من تشاجُر واقتتال، فالأسلم لدين المسلم ألّا يخوضَ فيه، ويكفي أن نُحبَّهم جميعًا، وقد قرَّر علماؤنا أنّ الصَّحابة الذين وقع بينهم تشاجرٌ واقتتالٌ كانوا مُجتهِدين، فمن أصابَ منهم فله أجران، ومن أخطأ فله أجر.

# اتباع المسلم إمامًا من الأئمة الفقهاء الأربعة:

يجب على المُكلَّف أنْ يعمل بأحكام الشريعة الإسلاميّة، وليتمكَّن من العمل لا بُدَّ له من تحصيلِ العلم بما هو مطلوبٌ منه، ولذا يجب على المسلمِ غيرِ المجتهد أنْ يقلِّد أحد المذاهب الأربعة الفقهية ليتمكَّن من العمل بالأحكام الشرعيّة، والمذاهبُ

التي يجوز اتّباعها هي: الحنفيُّ والمالكيُّ والشافعيُّ والحنبلي، قال الإمام اللقاني:

فواجب تقليد حبسر منهم كذا حكى القوم بلفظ يُفهم

وأمّا في العقائد فمِنَ المعلوم أنّه لا يجوز التقليدُ فيها، بل يجب على المُكلَّف أن ينظر نظرًا صحيحًا ليعرِف ربّه سبحانه وتعالى، ونبيّه ﷺ بالأدلّة الصَّحيحة لا بمجرَّد التقليد.

وأما أئمّةُ المسلمين المعتبَرون في العقائد الدينيّة الذين اشتُهِروا وصارت لهم مذاهبُ متبوعة، فهما الإمامان: أبو الحسن الأشعري، وأبو منصور الماتريدي، واشتُهِر أتباعهما بالأشاعرة والماتريديّة، وهم غالب أهل السّنة والجماعة، والاتّباع في العقائد ليس من باب التقليد، بل هو من باب النّظر الصَّحيح والمعرفة المُؤيَّدة بالدليل العقليِّ والنقلي، لأنّ الاتّباع هو الموافقة عن دليل، وأما التقليد فهو الموافقة دون دليل.

وأمّا في التصوُّف والسُّلوك فمن أبرز الأئمة: الإمام الجُنَيْد، والإمام عبد القادر الجيلاني، والإمام أحمد الرِّفاعي، والإمام أبو الحسن الشاذلي.

والواجب على المُكلَّف على كلِّ حالٍ أن يَرجِع في أسئلته الدينيّة التي لا يعلمُها إلى أهل العلم المعتبرين من أتباع المذاهب الأربعة الذين عُرِفوا بالتقوى والدين والعلم والورع، وذلك لأنّ المسلم أحيانًا قد لا يعرِفُ القول الصَّواب، لكونه ليس من أهل الاستدلال والأخذ المباشر من الكتاب والسّنة، فيسأل مَن أُوتِي العِلم والتقوى، فيكون بذلك عاملًا بقول الله تعالى: ﴿فَسَّعُلُوا أَهْلَ ٱلذِّكِرِ إِن كُنتُمُ لَا تَعُلمُونَ ﴾ [النحل: ٢٤].

## معنى الوليّ ومكانة الأولياء الصالحين:

الوليُّ مأخوذٌ من الولاية، بمعنى القُرب والاصطفاءِ والخصوصِيّة، والوليُّ هو

من تولّى عبادة الله تعالى ظاهرًا، وحوى قلبُه الإيمانَ والتقوى باطنًا، فتولّاه الله تعالى بحفظه عن المعاصي، واختصَّه بالاستقامة والمداومة على ذِكْر الله ومراقبته، قال الله تعالى: أَلاَ إِنَ أَوْلِيآءَ اللهِ لاَ خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحُنْفُونَ \* اللّذِينَ الله تعالى: أَلاَ إِنَ أَوْلِيآءَ اللهِ لاَ خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحُنْفُونَ \* اللّذِينَ اللهُ وَكَانُواْ وَكَانُواْ يَتَقُونَ \* لَهُمُ الْبُشْرَىٰ فِي الْحَيَوْةِ اللّهُ نِيَا وَفِ اللّهُ خِرَةِ لاَ لَبُدِيلَ لِيكِمْتِ اللّهِ ذَلِكَ هُو الْفَوْزُ الْعَظِيمُ \* [يونس: ٢٢-٢٤].

وقد عرَّفه الإمام السعد التفتازاني: «الوليُّ هو العارِف بالله تَعالى وصِفاته المواظبُ على الطَّاعات المُجتنِب عن المعاصي المُعرِض عن الانهماكِ في اللَّذاتِ والشَّهَوات»(١).

#### كرامات الأولياء:

وأمّا الكرامات فإنَّ أعظم الكرامةِ هي الاستقامة، ومجانبةُ معاصي الجوارح والقلوب، وعدمُ الوقوع فيها مُطلقًا، وهذا أمرٌ صعب جدًّا، لا يُوفَّق له إلا القليلُ من الناس، فهؤلاء همُ الأولياء.

وأمّا الكرامة بمعنى خرقِ العادة فهو أمرٌ جائزٌ عند أهل السّنة والجماعة، وهو ثابت لا يُنكَر، ومَروِيٌّ عن كثيرين بطرق صحيحة ومتواترة، ومن ذلك ما ذكره الله تعالى في قصّةِ مريم عليها السَّلام: ﴿كُلِّما دَخَلَ عَلَيْهَا زَكِرِيّا ٱلْمِحْرَابَ وَجَدَ عِندَها رِزْقاً قَالَ يَمُرَيّمُ أَنَى لَكِ هَنداً قَالَتُ هُو مِنْ عِندِ ٱللهِ إِنَّ ٱللّه يَرَزُقُ مَن يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ قال يَكمُريّمُ أَنَى لَكِ هَذا أَقالَتُ هُو مِنْ عِندِ ٱللهِ أَنِ ٱللّه يَرَزُقُ مَن يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ هو أَل عمران: ٣٧]، وفسَّر بعض عُلمائنا هذا الرِّزق بأنّه طعامٌ من عند الله يأتي للسيّدة مريم دون كسب منها أو معاونةٍ من إنسان، بل هو من الله تعالى رزقٌ خالص، بحيث

<sup>(</sup>۱) السعد التفتازاني، سعد الدين مسعود بن عمر (ت٧٩٣هـ)، شرح المقاصد في علم الكلام، دار المعارف النعمانية، باكستان، ١٠٤١هـ ـ ١٩٨١م: ج٢، ص٢٠٣.

كان ثمرُ الصيفِ يأتيها في الشتاء، ولذلك تساءلَ عنه سيدُنا زكريا عليه السَّلام.

وقد وقعتِ الكراماتُ للصَّحابة رضوان الله عليهم، فهذا عُمر بن الخطّاب ينادي من المدينة المنورة في جيشٍ بعيد فيسمعُ قائدُ الجيش صوتَ عُمر، معَ بُعد المسافة، وقد وردت هذه القِصّة في فضائل الصَّحابة لأحمد بن حنبل، عن عبد الله بن عمر، أنّ عُمر بنَ الخطاب بعث جيشًا، وأمَّر عليهم رجلًا يُدْعي سارية، قال: فبينا عُمرُ يَخطُب النّاسَ يومًا، قال: فجعلَ يَصيحُ وهو على المِنبَر: يا سارية الجبل يا سارية الجبل، فقدم رسول الجيش فسأل فقال: يا أميرَ المؤمنين لقينا عدوًّا فهزمهم الله. بصايح يصيح: يا سارية الجبل يا سارية الجبل، فأسندنا ظهورنا بالجبل فهزمهم الله.

## مكانة الدعاء في الإسلام وأثره في حياة العبد:

الدعاءُ عبادة يُثاب عليها صاحبها، وهو مستجابٌ إذا توفرت فيه شروطُ الاستجابة، والاستجابةُ أنواع:

١- أَنْ يُعطى العبدُ عينَ ما طلب، أو خيرًا منه.

٢ أَنْ يُدفَع عنه من السُّوء مثلَ ما طلب أو أكثر، أو يُخَفف عنه البلاء.

٣ أَنْ يُدَّخَر له أجرُ الدعاء وثوابُه إلى الآخرة.

فالدُّعاء كالدَّواء، قد يؤتِّر، وقد لا يؤتِّر، كلُّ ذلك بمشيئة الله تعالى.

ولكن ينبغي للمسلم أن يتمسَّك بالدُّعاء، فإنَّه قوتُ الرُّوح، ودواءُ الجروح، وبه تُحَقق الأمانيُّ والآمال، ولذلك ورد أنّ النبيَّ عَلَيْ قال: «الدُّعاء مخُّ العبادة» رواه الترمذي، والدُّعاء هو عبوديّة العبد لربِّه سبحانه وتعالى، وهو شرفُه وعِزه أمام الله، كما أن الدُّعاء يصرف العبد عن التذلُّل للخَلْق.

وألفاظ الدُّعاء التي يدعو بها العبدُ ربَّه سبحانه وتعالى كثيرةٌ جدًّا، وليس هناك تحديدُ شيء معيَّن من ألفاظ الدُّعاء يجب على المؤمن أن يلتزمَه، فهناك ألفاظ وردت على ألسنة الأنبياء عليهمُ السَّلام في القرآن، ومنها ما وردَ على لسان النبيِّ عَلَيْ، كما في كتاب الأذكار للإمام النَّووي، ومنها ما ورد في كلماتِ الأولياء والصّالحين كالأوراد ووظائف الذِّكْر، ومنها ما يمكن أن يَتلفّظ به كلُّ واحدٍ من المسلمين بحسَب قدرته واستطاعته ومعرفته، ويكفي أنَّ الله تعالى حثّ المؤمنين على الدُّعاء بصورة واسعة، فقال سبحانه: ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي قَرِيبُ أُجِيبُ دَعُوةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانِ قَلْيَشْتَجِيبُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَمَلَّهُمُ يَرُشُدُون ﴾ [البقرة: ١٨٦].

## معنى الرّوح:

يجب الاعتقادُ بوجود الروح لأنّ القرآن الكريم أخبر عنها، وكذلك السّنة الصحيحة، ونُفوِّض علم حقيقتها إلى الله عزّ وجل، قال الله تعالى: ﴿ وَيَسْئُلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوحَ ۗ قُلِ ٱلرُّوحَ ۗ قُلِ ٱلرُّوحَ مِنْ أَمْرِ رَبِّي وَمَا أُوتِيتُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ [الإسراء: ٨٥].

## حكم الإيمان بسؤال الملكين في القبر:

يجب الإيمانُ بسؤال منكرٍ ونكيرٍ للناس في قبورهم بعد الدَّفن، لما ورد في ذلك من الأحاديث الشريفة.

ومنها ما ورد عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسولُ الله ﷺ: "إذا قبر الميّتُ أتاه ملكان أسودان أزرقان، يُقال لأحدهما: المنكر، وللآخر: النكير، فيقولان: ما كنت تقولُ في هذا الرجل؟ فيقول: ما كان يقول: هو عبدُ الله ورسولُه، أشهدُ أنْ لا إلَه إلّا الله، وأنّ محمدًا عبدُه ورسولُه، فيقولان: قد كُنّا نعلم أنّك تقول هذا، ثم يُفسَح له في قبره سبعون ذراعًا في سبعين، ثم يُنوّر له فيه، ثم يُقال له:

نَم، فيقول: أرجعُ إلى أهلي فأخبرُهم، فيقولان: نَمْ كنومة العروس الذي لا يوقِظُه إلا أحبُّ أهله إليه، حتى يبعثه الله من مضجعه ذلك، وإن كان منافقًا قال: سمعتُ الناس يقولون، فقلت مثله، لا أدري، فيقولان: قد كُنّا نعلم أنَّك تقول ذلك، فيقال للأرض: التئمي عليه، فتلتئم عليه، فتختلف فيها أضلاعه، فلا يزال فيها مُعَذبًا حتى يبعثَه الله من مضجعه ذلك» رواه الترمذي.

#### عذاب القبر ونعيمه:

يجب على المُكلّفِ أن يعتقد أنّ قبر الإنسان مكانٌ لحياته في البرزخ، وأنْ يؤمنَ بنعيم المؤمنين في قبورِهم، وعذاب الكافرين والعاصين فيها، والدَّليلُ على عذاب القبر قولُ الله تعالى: ﴿وَحَاقَ بِعَالِ فِرْعَوْنَ سُوّءُ ٱلْعَذَابِ \* ٱلنَّارُ يُعُرَضُونَ عَذاب القبر قولُ الله تعالى: ﴿وَحَاقَ بِعَالِ فِرْعَوْنَ سُوّءُ ٱلْعَذَابِ \* ٱلنَّارُ يُعُرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ أَدْخِلُواْ ءَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ ٱلْعَذَابِ \* [غافر: عَلَيْهَا غُدُواً الله على القبر، فيجوزُ تنعيم المؤمنين.

وينبغي للمسلم أنْ يسارعَ في الأعمال الصّالحة ليتجنّب عذاب القبر، وعلى رأس الأعمال الصّالحة أنْ يؤمنَ بالله تعالى وملائكتِه وكُتبه ورسلِه واليومِ الآخر والقدرِ خيره وشرّه، وأن يؤدي ما يجب عليه من الأعمال كالصّلاة والصّيام والزكاة وأداء الواجبات، فإنّ المماطلة في ذلك مُوجبةٌ للعقوبة والمساءلة.

# حكم الإيمان بالبعث والحشر والحساب والأمور الغيبيّة يوم القيامة:

كلُّ ما ورد في الكتاب والسنة ودلّت عليه الأدلّة الصحيحة ممّا يتعلَّق بالغيبيّات التي تكون يومَ القيامة فيجب الإيمان بها، وهذا من الإيمان بالغيب الذي يُمدَح به المؤمنون، قال الله تعالى: ﴿ ذَلِكَ ٱلۡكِتَٰبُ لَا رَبْتُ فِيهِ هُدَى لِلْمُتَقِينَ \* ٱلَٰذِينَ يُؤُمِنُونَ المؤمن، والبقرة: ٢-٣]، والإقرار بما ورد في النّصوص الشرعيّة هو رأس مال المؤمن،

وهو دليل إيمانه، فالجنّة غيب، والنّار غيب، ويومُ القيامة كلُّه غيب.

وينبغي أنْ يعلمَ المُكلَّف أنَّ العقل الإنسانيَّ والأدلّة العقليّة ليس لها مجال في نطاق السَّمْعيات التي نتناولها في هذا الباب نفيًا أو إثباتًا، وإنّما يقتصرُ عمل العقل على إثبات جوازِ ذلك الأمر الغيبي، فالعقلُ مثلًا يحكم بجواز عذاب القبرِ والبعثِ والحشرِ والحسابِ والصراطِ ووجودِ الجنّة والنار، ثم يتلقّى إثبات وقوع ذلك من خبرِ الشّارع.

ومن الغيبيّات التي وردت في النّصوص الشرعيّة ويجبُ الإيمان بها:

- البعث، وهو: إحياءُ الأموات وخروجُهم من قبورهم بعدَ الموت، قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّن ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِّن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ مِن مُّضَعَةٍ ثُخَلَقَةٍ وَغَيْرِ مُخَلَقَةٍ لِنَّبَيِّنَ لَكُمْ ﴾ [الحج: ٥].

- والحشر، وهو: جمعُ النّاس بعد أنْ يقوموا من قبورهم ليُحاسَبوا، قال الله تعالى: ﴿وَاتَّقُواْ اللّهَ وَاعْلَمُواْ أَنَّكُمْ إِلَيْهِ تَحْشَرُونَ ﴾ [البقرة: ٣٠٣]، ويقول سبحانه: ﴿ وَهُوَ اللّذِي ذَرًا كُرُ فِي الْأَرْضِ وَإِلَيْهِ تَحُشَرُونَ ﴾ [المؤمنون: ٧٩].

- والحساب، وهو أنّ الله تعالى يُوقِف العباد قَبْل انصرافهم من المحشر ليُحاسِبهم على أعمالهم وأقوالهم واعتقاداتهم، يقول سبحانه: ﴿وَقَالَ مُوسَى إِنِي عَدْتُ بِرَتِي وَرَبِّكُم مِّن كُلِّ مُتَكَبِّرٍ لَّا يُؤْمِنُ بِيَوْمِ ٱلْحِسَابِ ﴾ [غافر: ٢٧].

- ويجب الإيمانُ بيوم القيامة، كما يجب الإيمانُ بعلامات اقترابها المذكورة في الكتاب والسّنة.

\_ويجب الإيمانُ بأخذ العباد الصُّحف، ويجب الإيمانُ بوزن الأعمال الصّالحة والسيّئة، كما يجب الإيمانُ بوجود ميزانٍ تُوزَن به الأعمال يومَ القيامة.

ـ ويجب الإيمانُ بالصِّراط، والعرش، والكرسي، والقلم، واللُّوح المحفوظ،

والملائكة الكاتِبين لأعمال العباد، معَ تفويض علم حقيقتِها جميعًا إلى الله تعالى.

- ويجب الإيمانُ بالجنّة والنار، وأنَّهما مخلوقتان، لا تفنيان ولا تبيدان، وأنَّ الله تعالى خَلَق لكلِّ منهما أهلًا.

ـ ويجب الإيمانُ بحوض نبيِّنا المصطفى عَيْكَة ، وشفاعته.

#### حكم ارتكاب الذنوب دون توبة:

الذنبُ مهما كان كبيرًا لا يُكَفر صاحبه إلا إذا استحلَّه بلا شُبْهة، أو كان الذنبُ نفسه مُكفِّرًا كإهانة المصحف مثلًا.

ومَن مات على الإيمان من غيرِ توبةٍ نُفوِّض أمرَه إلى الله، ولا نجزمُ بعقوبته أو بالعفوِ عنه، معَ مراعاة أنَّ المؤمن لا يُخلَّد في النار بسبب ذنوبِه.

والتوبةُ واجبةٌ على الفور من كلِّ ذنب، بترك المعصيةِ والنَّدم على فِعلها، والعزم على عدم العَود إليها معَ إعادة الحقوقِ إلى أصحابها.

ما سبق في هذا الباب الثالث هو أشهرُ السمعيات التي يجب على المُكلَّف أن يعرفَها، ولكلِّ منها دليلٌ تفصيليٌّ من الكتاب أو السّنة النبويّة.

\* \* \*

## خاتمة الكتاب ذكر بعض المسائل الفقهيّة وتراجم بعض علماء أهل السّنة والجماعة

نذكر في خاتمة الكتاب بعض المسائل الفقهيّة التي شاع الخوضُ فيها على السنة بعض النّاس بغير وجهِ حقّ في الشريعة الإسلاميّة، وذلك أنّهم زعموا أنّها مسائلُ اعتقاديّة، وأنّ المخالَفة فيها تقتضي التّكفير، وذلك خطأٌ منهم، مخالِفٌ لما عليه أهلُ السّنة والجماعة.

فكان ذِكْرُنا لهذه المسائلِ من باب بيانِ حقيقتِها وضبطها بميزان فقهِ أهل السّنة والجماعة من أهل المذاهب المعتبَرة، وبيان أنّها من مسائلِ الفقه التي يكون الخلاف فيها خلاف حلالٍ وحرام، لا خلاف كفر وإيمان، وقد فعل بعض أئمّةِ أهل السّنة والجماعة مثل ذلك عندما أوردوا مسألة الإمامة العُظمى ـ وهي من المسائلِ الفقهيّة ـ في كتب العقائد، بسبب زعم بعضِ المخالِفين أنّها من أصول الدين، وأنّ إنكارها يستوجبُ تكفيرًا وإخراجًا مِن المِلّة.

ونسألُ الله تعالى أن يكون في ذلك تبصيرٌ بحقيقةِ هذه المسائلِ من غير إفراطٍ ولا تفريط.

# أُولًا: حَكُمْ تَكْفِيرِ الْمُسْلِمِينِ:

ينبغي العلم بأنّ تكفير المسلم من أكبر الكبائر، فلا يجوز أن يُكفّر مسلمٌ يؤمن بالله والرَّسول واليوم الآخر، وقد حذرنا النبيُّ ﷺ في خطبة الوداع من خطورة

التّكفير وما يجلبُه من الفرقة وسفك الدماء، حيث قال: «فإنّ الله تباركَ وتعالى قدْ حرَّمَ عليكُمْ دماءَكُمْ وأموالَكُمْ وأعراضَكُمْ إِلّا بحقِّها، كحُرْمةِ يومِكُمْ هذا، في بلدِكُمْ هذا، في شهرِكُمْ هذا، أَلا هلْ بَلَّغْتُ» ثَلاَثًا، كُلُّ ذَلِكَ يُجِيبُونَه: أَلا، نَعَم. قال: «ويْحَكُم، أو ويْلَكُم، لا تَرْجِعُنّ بَعْدي كُفارًا، يضْرِبُ بعضُكُمْ رقابَ بَعْض»(١).

هذا وقد حكم الإسلام بعِصْمة دم المسلم ومالِه وعِرضه، وجعل من نطَقَ بالشهادتين والتزم أحكام الإسلام مُسْلِمًا، قال النبيُّ ﷺ: «مَنْ صلَّى صلاتَنا واستقْبلَ قِبْلتَنا، وأكلَ ذَبيحتَنا، فذلكَ المُسْلِمُ الذِي لهُ ذِمّة الله وذِمّة رَسولِه، فَلا تُخْفِرُوا الله فِي ذِمَّتِهِ»(٢).

## ثانيًا: حكم عدم تكفير الكافر:

الإيمانُ هو التصديق بشهادة التوحيد «لا إلَه إلّا اللهُ محمَّدٌ رسولُ الله»، ويقتضي ذلك إنكار كلِّ ما يُخالف شهادة التوحيد، والكفرُ هو التكذيب والجحود أو الرضا بالكفر أو الجهل التامِّ بشهادة التوحيد: «لا إلَه إلّا اللهُ محمَّدٌ رسولُ الله»، فالمؤمن الذي يقرُّ في حياته بشهادة التوحيد ويعتقدها صادقًا من قلبه، هو مؤمن ناج عند الله تعالى.

والمؤمن الذي يشهد أنْ لا إِلَهَ إِلَّا الله، وأنّ محمّدًا رسولُ الله، مصدّقًا بما علم من الدّين بالضرورة، بحيث لو علم أنّ شيئًا ما من الدّين بادر بالتّصديق به والإذعان له، ولا يجبُ على المؤمن حتى يكون مؤمنًا أكثرُ من ذلك، كأنْ يبحثَ في مسائل التكفير، أو ينطِقَ به في حقّ أشخاص معيّنين أو طوائف معيّنة، فلو فرضنا إنسانًا عاش مصدّقًا بالشهادتين ومات على ذلك من غير أن يُكفّر أحدًا لعدم شعوره بذلك أصلًا، أو لعدم مجيء ذلك في ذهنه، أو لم ينطِقْ بتكفير أحدٍ يومًا، فهو مؤمن ناج عند الله تعالى.

وأمَّا مَن يرضى بكفر الكافرين الذين حكَمَ الله تعالى بكفْرهم، ولا يحكمُ

<sup>(</sup>١) رواه البخاري. (٢) رواه البخاري.

بكفْرِهم أو يتردَّدُ في ذلك معَ علمه بأنّ الله كَفّرهم، فلا يُعقَل أن يكون مؤمنًا أصلًا، لأنّه بذلك يكون مُكذّبًا لله تعالى ورسوله ﷺ، ويكون قد رضيَ بالكفْر، ولا تصحُّ منه دعوى الإيمان ابتداء.

وإنما أوردنا هذه المسألة في هذا الكتاب، لأنّ بعض الناس من أهل الغُلُوِّ قد يرى تكفير أحدٍ من الناس، سواء كان كافرًا بالفعل أو لا، ثم يزعم أنّ من امتنع عن تكفير هذا الشخصِ بعينه فهو كافرٌ بذلك، بزعمه أنّ مَن لم يُكفِّر الكافر كافر، فذكَرْنا هذه المسألة ليعلم المُكلَّف من المسلمين أنَّه لا يجب عليه شرعًا أن يُدخِل نفسَه في تكفير أحدٍ بعينه، وأنّ ذلك موكولٌ إلى أهله ممّن يعلمون حقائق الأمور وحدود المسائل الشرعية.

## ثالثًا: حكم الذبح لغير الله تعالى:

قد يقوم بعض الناس بالذبح لغير الله تعالى تكريمًا لشخصٍ ما، أو تعظيمًا له أو احترامًا، فما حكم ذلك عند أهل الفقه؟

الحقُّ أنه لا تكفير بذلك إلا إذا اقترن الذبح لغير الله تعالى بمكفِّر كعبادة غير الله أو التعظيم للمذبوح له على وجه التَّأليه واعتقاد صفات الألوهيّة فيه، وهذا ما ذهب إليه الأئمّةُ الفقهاء.

قال الإمام الرافعيُّ الشافعي: «وأنَّ المُسْلِمَ لو ذبح للكعبةِ أو للرَّسول عَيُّ فيقوى أن يُقال يحرم، لأنَّه ذبح لغيرِ الله تعالى»(١)، ومثله للإمام للنووي رحمه الله تعالى(٢).

وقال الإمام النوويُّ رحمه الله تعالى: «واعلَمْ أنّ الذبح للمعبود وباسمه نازلٌ

<sup>(</sup>۱) الرافعي، أبو القاسم عبد الكريم بن محمد القزويني (ت٦٢٣هـ)، العزيز شرح الوجيز المعروف بالشرح الكبير، ط۱، (تحقيق علي عوض وعادل عبد الموجود)، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ١٤١٧هــ ١٩٩٧م: ج١٢، ص٨٤.

<sup>(</sup>٢) النووي، روضة الطالبين، مرجع سابق: ج٣، ص٢٠٥.

منزلة السجود له، وكل واحد منهما نوعٌ من أنواع التعظيم والعبادة المخصوصة بالله تعالى المستحقِّ للعبادة، فمن ذبح لغيره من حيوانٍ أو جمادٍ كالصَّنم على وجه التعظيم والعبادة، لم تحلَّ ذبيحتُه، وكان فعله كفرًا، كمن سجد لغيره سجدة عبادة، وكذا لو ذبح له ولغيره على هذا الوجه، فأمّا إذا ذبح لغيره لا على هذا الوجه، بأن ضحى أو ذبح للكعبة تعظيمًا لها لأنّها بيت الله تعالى، أو للرَّسول لأنّه رسول الله على هذا الدبيحة، وإلى هذا المعنى يرجعُ قول القائل: أهديت للحرم، أو للكعبة، ومن هذا القبيل، الذبح عند استقبال السلطان، فإنّه استبشارٌ بقدومه، نازلٌ منزلة ذبح العقيقة لولادة المولود، ومثل هذا لا يُوجِب الكفر، وكذا السجود للغير تذلُّلًا وخضوعًا»(١)، ومثله للرافعي أيضًا.

فهؤلاء الأئمّةُ الفقهاء يفرِّقون بين المعصيةِ والكفر، فالذبح لغير الله تعالى لا يكون كفرًا إلا إذا كان على وجه العبادة للمذبوح له، وأمّا غير ذلك كتعظيمه واحترامه فلا يكون كفرًا، بل يُحرَّمُ ولا تُحَلُّ الذبيحة، لكنْ ليس بكُفْر.

وكلُّ هذه الأحكام مرجعُها أنّ الإيمان هو التّصديق والكفرَ هو التكذيب، وأنّه لا يخرج المسلم من الإسلام بذنبٍ أو معصية، بل لا يُخرِجه إلا الاعتقادُ القلبيُّ المنافي للإيمان بالله تعالى ورسوله ﷺ.

وبهذه الطريقة المُثلى يكون المُكلَّف على بصيرةٍ من اعتقاده وعمله وعلاقته بالمسلمين وفهمه لأفعالهم وسلوكياتهم، ويكون على بيِّنةٍ فلا يقتحم شُبْهة التكفير بغير وجه حق.

# رابعًا: حكم الطُّواف بالقبور:

ينبغي العلم أولًا أنّ المسلمين موحِّدون أصلًا، ولا يجوز ابتداءً أن نفترض

<sup>(</sup>١) النووي، روضة الطالبين، مرجع سابق: ج٣، ص٥٠٥-٢٠٢.

خاتمة الكتاب -----

أنّهم يعبدون غير الله تعالى، وإذا صدر مِن أحدٍ منهم مخالَفة أو معصيةٌ عن هوًى أو شُبْهة أو جهل، فعلينا أنْ نقومَ بواجب البيان، لا أنْ نسارعَ إلى تكفيرهم وتبديعهم.

وقد شاهَدْنا ما يكون أشبَه بالطّوافِ حول القبور في بعض الأمكنة، ويكون في الحقيقة ضربًا من التنظيم للزيارة، وقد يقع في أماكنَ معيَّنة أن يعتاد الناس فيما بينهم عادةً كالطّواف بالقبور، فلا بُدَّ من بيان حُكْم ذلك عند الفقهاء.

وعند تصفّح آراء فقهاء أهل السّنة والجماعة نجد أنّ الحكم يدور بين الحرمة والكراهة، فهو مكروة عند الحنابلة في وجه، ومحرّع عند الجمهور، ولم يقُل أحدٌ منهم بالتكفير، لأنّ المسألة فقهيّة وليست اعتقاديّة كما هو معلوم، ولا يجوز القول بالتكفير إلا إذا اقترن ذلك بمُكفِّر اعتقادي، كأنْ يطوف بالقبر عابدًا لصاحبه، أو معتقدًا فيه الشركة مع الله تعالى، أو صفة من صفات الألوهيّة، وهو ما لا يخطرُ ببال مسلم أصلًا.

وهذه بعض النُّقول من المذاهب الفقهيّة حول حكم الطُّواف بالقبور:

قال ابن النقيب الشافعي: «ولا يجوزُ الطَّوافُ بالقبر، ويُكرهُ إلصاقُ الظهرِ والبطنِ به، ولا يُقَبِّلُهُ ولا يستلمُهُ»(١).

قال الفقيه الحجاويُّ الحنبلي: «ويُكرَه المبيتُ عنده وتجصيصه وتزويقه وتخليقه وتقبيله والطواف به وتبخيره وكتابة الرّقاع إليه ودسُّها في الأنقاب والاستشفاء بالتربة من الأسقام والكتابة عليه والجلوس والوطء عليه، قال بعضهم: إلا لحاجة، والاتِّكاء عليه، ويحرم التخلي عليها وبينها...»(٢)، قال الشيخ مرعي الحنبلي: «ويكره تزويقه

<sup>(</sup>۱) ابن النقيب، أبو العباس أحمد بن لؤلؤ (ت٧٦٩هـ)، عمدة السالِك وعدة النّاسِك، ط١، الشؤون الدينية، قطر، ١٩٨٢م: ص١٤٥.

<sup>(</sup>٢) الحجاوي، موسى بن أحمد الصالحي (ت٩٦٨هـ)، الإقناع في فقه الإمام أحمد بن حنبل، (تحقيق عبد اللطيف السُّبْكي)، دار المعرفة، بيروت، لبنان: ج١، ص٢٣٣.

وتجصيصه وتبخيره وتقبيله والطواف به والاتّكاء إليه»(١).

فهذه النقول كلُّها لا تذكُر في الموضوع حكمًا بتكفير، بل الحرمة أو الكراهة.

#### خامسًا: حكم الحلف بغير الله تعالى:

لا يجوز تكفير من حلف بغير الله تعالى؛ فإنّ غاية الحكم أن يكون منهيًا عنه شرعًا، وهذا ما بيّنه الأئمة من الفقهاء، قال الإمام النووي: «الحلف بالمخلوق مكروه، كالنبيّ والكعبة وجبريل والصحابة والآل، قال الشافعيُّ رحمه الله: أخشى أن يكون الحلف بغير الله تعالى معصية، قال الأصحاب: أي حرامًا وإثمًا، فأشار إلى تردُّد فيه، قال الإمام: والمذهب القطعُ بأنّه ليس بحرام، بل مكروه، ثمّ مَن حلف بمخلوقٍ لم تنعقد يمينه ولا كفارة في حنثه، قال الأصحاب: فلو اعتقد الحالف في المحلوف به من التعظيم ما يعتقده في الله تعالى كفر»(٢).

إذًا نلاحظ هنا أنّ الحلف بغير الله تعالى دائرٌ بين الحُرمة والكَراهة، إلا أنه لا يكون سببًا في التكفير إلا إذا اقترن بما هو كُفْر، كأن يكون الحلف مقترنًا بتعظيم المحلوف به على وجه التّأليه واعتقاد صفات الأُلوهيّة فيه، أو اعتقاده شريكًا معَ الله تعالى، وهذا ما لا يخطرُ ببال مسلم أصلًا.

وقال شيخ الإسلام زكريا الأنصاري: «(فإن اعتقد تعظيمه كما) وفي نسخة بما (يعظم الله) بأن اعتقد فيه من التعظيم ما يعتقده في الله تعالى (كفر)، وعليه يحمل

<sup>(</sup>۱) الكرمي، مرعي بن يوسف الحنبلي (ت٣٣٠ هـ)، دليل الطالب لنيل المطالب، ط۱، (تحقيق أبو قتيبة الفاريابي)، دار طيبة للنشر والتوزيع، الرياض، ١٤٢٥هـ ـ ٢٠٠٤م: ص٧١.

<sup>(</sup>۲) النووي، أبو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف (ت٦٧٦هـ)، روضة الطالبين وعمدة المفتين، ط٣، (تحقيق: زهير الشاويش)، المكتب الإسلامي، بيروت، ١٤١٢هـ ١٩٩١م: ج١١، ص٦.

خبر الحاكم: «من حلف بغير الله فقد كفر»، أما إذا سبق لسانه إليه بلا قصد فلا كراهة، بل هو لَغْوُ يمين، وعليه يُحمَل خبر الصحيحين «في قصة الأعرابي الذي قال: لا أزيد على هذا ولا أنقص: أفلح - وأبيه - إنْ صدق»(١).

## سادسًا: حكم التوسّل:

التوَسّل بالأنبياء والأولياء والصالحين والأعمال الصّالحة لا إشكالَ فيه شرعًا، إذ إنّه جائزٌ عند أهل العلم، ويدخل في عموم قول الله تعالى: ﴿ يَمَا يُهُمَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا الله تعالى: ﴿ يَمَا يُهُمَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا اللهُ وَابَتَغُوا إِلَيْهِ ٱلْوَسِيلَةَ وَجَهِدُوا فِي سَبِيلِهِ لَعَلَكُمْ تُغْلِحُونَ ﴾ [المائدة: ٣٥].

ومن نصوص المذاهب على جواز التوسّل ما جاء في حاشية ابن عابدين من السادة الحنفيّة: «وقد عُدَّ من آداب الدعاء التوسّل على ما في الحِصن، وجاء في رواية: «اللهمَّ إني أسألك بحقِّ السائلين عليك، وبحقِّ ممشاي إليك، فإني لم أخرج أشرًا ولا بطرًا» الحديث...»(٢).

وجاء في شرح الخرشي من السادة المالكية: «وأمّا التوسّل ببعض مخلوقاته فجائز، وأمّا الإقسام على الله تعالى في الدعاء ببعض مخلوقاته، كقوله: بحق محمد اغفر لنا، فخاصٌ به على الله على الله

وجاء في شرح المنتهى للبهوتي من السادة الحنابلة: «(و) أبيح (التوسّل

<sup>(</sup>۱) الأنصاري، أبو يحيى زكريا بن محمد السنيكي (ت٩٢٦هـ)، أسنى المطالب في شرح روض الطالب، دار الكتاب الإسلامي: ج٤، ص٢٤٢.

<sup>(</sup>۲) ابن عابدين، محمد أمين (ت۱۲۵۲هـ)، رد المحتار على الدر المختار، ط۳، دار الفكر، بيروت، ۱٤۱۲هـ - ۱۹۹۲م: ج٦، ص٣٩٧.

<sup>(</sup>٣) الخرشي، أبو عبد الله محمد بن عبد الله المالكي (ت١٠١هـ)، شرح مختصر خليل للخرشي، دار الفكر للطباعة، بيروت: ج٣، ص٥٤.

بالصالحين) رجاء الإجابة، واستسقى عمر بالعباس، ومعاوية بيزيد بن الأسود، واستسقى به الضحاك بن قيس مرة أخرى، ذكره الموفق»(١).

وبناءً على ما سبق، فأين مسألة التوسّل من التكفير، وهي شِبْه متفقٍ على جوازها عند فقهاء أهل السّنة والجماعة على أقل تقدير، إن لم نقُلْ بالإجماع على الجواز؟ سابعًا: معنى البدْعة وأقسامها:

البِدْعة في اللَّغة هي الأمر المُستَحدث، يقال: أبدع، أي اخترع شيئًا لم يسبِقْ له مثيل.

وأمّا في الاصطلاح الشرعي فإنّ البدْعة على قسمين:

ـ بدعةٌ مذمومة: وهي ما لم يكن له أصلٌ في الشّرع الحنيف، قال رسول الله على الله عنه و الله عنه عنه و أمْرِنا هذا ما ليسَ منه فهُو رَدُّ» رواه مسلم، أمّا ما كان له أصل في الشّرع فلا يقال إنّه بدعة بهذا المعنى.

بدعةٌ حَسنة: وهي ما كان له أصلٌ في الشّرع الشريف، كما قال عمر رضي الله عنه في جمع الناس على صلاة التراويح: «نعمت البِدْعة هذه»، رواه الإمام مالك في الموطأ.

وخلاصة القول في البِدْعة أنّها لا تكون ضلالةً إلا إذا كانت مخالِفةً للنصوص الشرعيّة من غير شاهدٍ يشهد لها من عمومات الشريعة الإسلاميّة، وأمّا إذا كانت مندرجة في عمومات الكتاب والسّنة فلا يُقال للفعل إنّه بدعة، فالذِّكْرُ مثلًا مشروع، فلو كان قيامًا أو قعودًا، أو سِرًّا أو جهرًا، أو بلفظٍ وارد في الكتاب والسّنة أو غير واردٍ

<sup>(</sup>۱) البهوتي، منصور بن يونس الحنبلي (ت١٠٥١هـ)، دقائق أولي النهى لشرح المنتهى المعروف بشرح منتهى الإرادات، ط١، عالم الكتب، ١٤١٤هـــ ١٩٩٣م: ج١، ص٣٣٥.

فيهما بلْ بلفظٍ من الذاكر نفسه، أو فرديًّا أو جماعيًّا، لا يُقال إنَّه بدعة، لأنَّه مشروعٌ أصلًا بالعموم لقول الله تعالى: ﴿ فَأَذَكُرُ فِي ٓ أَذَكُرَكُمْ وَاشْكُرُواْ لِى وَلَا تَكُفُرُونِ ﴾ [البقرة: ١٥٢].

: V٣ 🖔

ومَن تَشدّد في التضييق على الناس باسم البِدْعة فليست له حجّة، بل هو يُوقِع الناس في الحرج الشّرعيِّ ويصفهم بالابتداع في الدين، ويُضيِّق عليهم سُبل معيشتهم ممّا هو داخلٌ في المباح شرعًا، والله تعالى بعث الأنبياء عليهم الصَّلاة والسَّلام ليرفعوا الحرج عن الناس لا ليُعسِّروا عليهم، قال الله تعالى: ﴿ رُبِيدُ اللهُ يَكُمُ اللهُ مَن وَلا يُربِيدُ بِكُمُ الْعُسَرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥].

## ثامنًا: مذاهب أهل السنة والجماعة وأشهر كتبهم وعلمائهم:

أهل السنة والجماعة هم مَن يتمسّكون بما كان عليه النبيُّ عَلَيْهُ وأصحابه في أصول الاعتقاد والعمل، وتتمثّل تلك الأصول فيما قرَّره العُلَماء أصحاب المذاهب المعتبرة في أصول الدين وفروعه، وهم الذين يُطلَق عليهم أهلُ السّنة والجماعة، وهم مع كونهم فرقة واحدة إلا أنّ عددهم يفوق بكثير سائر الفرق الأخرى مجتمعة، ولهذا كانوا السواد الأعظم من الأُمّة الإسلاميّة، كما ورد في لفظ الحديث الشريف.

والمذاهب الإسلاميّة المعتبَرة في العقيدة الإسلاميّة لدى أهل السّنة والجماعة هي مذهب الأشاعرة والماتريدية، نسبةً إلى الإمام أبي الحسن الأشعري، والإمام أبي منصور الماتريدي، وكلُّ من هذين الإمامين إمامُ هدًى، وقد حاز كلُّ منهما القَبول عند أئمّة الإسلام.

وهذه هي المذاهب المشهورة التي صُنِّفت فيها الكتب الاعتقاديّة بصورة واضحةٍ جليّة، ولم يقَعْ فيها اختلال في أساليب النّظر ومنهجيّات التّفكير، وهي

كتبُ تمنع النزاعات والاختلافات بما تبيُّنُه من الدَّلائل والبراهين، وبناءً عليها يمكن التصدي للشُّبهات المعاصرة وتقرير الحُجج على العقائد الإسلاميّة.

### تاسعًا: مشاهير علماء أهل السّنة والجماعة من الأشاعرة والماتريدية:

الأشاعرة هم جمهور المسلمين في شتّى العصور ومختلف الأزمنة، وكان علماؤهم وفقهاؤهم أصحاب الدولة والمناصب العلميّة المرموقة، وهم الذين كانوا كانوا يتولَّون إنشاء المدارس، وتدوين العلوم وتدريسها للطلبة، وهم الذين كانوا يحافظون على أحكام الشريعة الإسلاميّة، ويدافعون عن الدين الإسلامي الحنيف، وكانوا مشهورينَ بالعَدْل والإنصاف.

وممن اشتُهِر منهم الإمامُ الفاتح السلطان صلاح الدين الأيوبي؛ فاتح القدس ومحرِّرُها من الصليبين، قال جلال الدين السيوطيُّ عنه: «كان السلطان صلاح الدين الأيوبيُّ رحمه الله شافعيَّ المذهب أشعريَّ الاعتقاد، وقد كان له اعتناء خاصٌّ بنشر عقيدة الإمام الأشعريِّ رحمه الله، وقد أمر السلطان صلاح الدين الأيوبيُّ المؤذّنين في وقت التسبيح أن يُعلِنوا بذكر العقيدة الأشعرية، فوظف المؤذّنين على ذِكْرها كلَّ ليلة، وقد كان السلطان صلاح الدين رضي الله عنه حافظ القرآن وحافظ كتاب «التنبيه» في الفقه الشافعي، وكان دَيِّنًا ورعًا غازيًا مجاهدًا تقيًّا. ولمّا كان للسلطان المذكور صلاح الدين رضي الله عنه هذا الاهتمامُ بعقيدة الإمام الأشعري، ألف الشيخ النحويُّ محمد بن هبة كتابًا في العقيدة، وأهداه للسلطان صلاح الدين، فأقبل عليها وأمر بتعليمها حتى للصبيان في الكُتّاب، وصارت تُسمّى فيما بعدُ العقيدة الطَّ عنه.

وإضافةً إلى مَن ذُكِر من العُلَماء والسلاطين نذكُر هنا أهمَّ عُلَماء الأشاعرة:

#### ١. أشهر عُلَماء العقائد وأصول الفقه:

- الإمام الباقِلاني (ت٣٠ ٤ هـ): أبو بكر محمد بن الطيب، المُلقّب بشيخ السّنة، ولسان الأُمّة، من أئمّة المالكية، انتهت إليه رئاسة المذهب الأشعري، يُعدُّ من أكابر أئمّة الأشاعرة بعد مؤسسها أبي الحسن الأشعري، كما يعدُّ من مجدِّدي المئة الرابعة.

\_ الإمام ابن فورك (ت ٢٠٠٥هـ): أبو بكر محمد بن الحسن بن فورك الأنصاريّ الأصبهاني، محدِّثُ أصوليٌّ متكلِّم، فقيهٌ من فقهاء الشافعيّة، سمِعَ الحديث بالبصرة وبغداد وحدَّث بنيسابور، وبنى فيها مدرسة.

- الإمام الجُوَيني (ت٤٧٨هـ): أبو المعالي عبد الملك بن عبد الله، من أئمة الشافعيّة، نشأ في بيت عُرِف بالعِلْم والتديُّن؛ فأبوه كان واحدًا من عُلَماء وفقهاء نيسابور المعروفين، وله مؤلَّفات كثيرةٌ في التّفسير والفقه والعقائد وأصول الفقه، والعبادات. ولُقِّب بإمام الحرمين لأنّه تولى الإمامة والتّدريس في الحرمين المكيِّ والمدني.

- الإمام الغزالي (ت٥٠٥هـ): حجّةُ الإسلام أبو حامد الشافعيُّ الأشعري، كان فقيهًا وأصوليًّا ومتكلِّمًا، وكان صوفيَّ الطريقة، عُرف كأحدِ مؤسِّسي المدرسة الأشعرية في علم الكلام، ولُقِّب الغزالي بألقابٍ كثيرة في حياته، أشهرها لقب «حجّة الإسلام»، وله أيضًا ألقاب مثل: زين الدين، ومحجّة الدين، والعالم الأوحد، ومفتى الأُمّة، وبركة الأنام، وإمام أئمة الدين، وشرف الأئمة.

- الإمام الرازيُّ (ت٢٠٦هـ): أبو عبد الله محمد بن عمر القرشيُّ الأصل، الشافعيُّ الأشعري، المُلقّب بفخر الدين الرازي، سلطانُ المتكلِّمين وشيخ المعقول والمنقول، مفسِّر فقيه أصولي، عالم موسوعيُّ امتدَّتْ بحوثه ودراساته ومؤلَّفاته من العلوم الإنسانيّة اللُّغويّة والعقليّة إلى العلوم التجريبيّة والطبيعيّة كالفيزياء والرياضيات والطب والفلك. كان رأسًا في المذهب الأشعريِّ مجدِّدًا للمذهب، وكان إذا ركب دابَّته يحيط به عشرات الطلاب يسألونه في مختلف العلوم.

### ٢. أشهر عُلَماء تفسير القرآن الكريم والحديث الشريف:

- الإمام البيهقيُّ (ت ٤٥٨هـ): أحمد بن الحسين، المحدِّثُ المتقِن صاحب التصانيف الجليلة والآثار المنيرة. قيل فيه: ما من شافعيِّ إلا وللشافعيِّ عليه منّة إلا أبو بكر البيهقي، فإن له منّة على الشافعي في نصرة مذهبه، قال عنه الصفدي: «كان من الأئمّة الكبار في الفقه والحديث والوعظ والتقدُّم عند الملوك، حسَنُ الأخلاق مع كمال المروءة والصّدق والثقة وجميل الطريقة».

- الإمام القشيريُّ (ت ٢٥٥ هـ): أبو القاسم عبد الكريم بن هوازن، شيخ خراسان في عصره زهدًا وعلمًا بالدين، كانت إقامته بنيسابور وتُوفِّي فيها. وكان السلطان ألب أرسلان يقدِّمه ويكرمه، وهو من العُلَماء البارزين في المذهب الأشعري. من كتبه: «التيسير في التفسير»، و «الرسالة القشيرية في التصوُّف».

- الإمام البَغُوي (ت ١٠هـ): أبو محمد الحسين بن مسعود البَغَوي، المُلقّبُ بركن الدين وشيخ السّنة ومحيي السّنة، الفقية الشافعيُّ المحدِّث المفسِّر؛ كان بحرًا في العلوم. صنّف في تفسير كلام الله تعالى، وأوضح المشكلات من قول النبيِّ وروى الحديث ودرَّس، وكان لا يلقي الدرس إلا على الطهارة. من كتبه: «التهذيب في الفقه»، و «شرح السّنة في الحديث»، و «معالم التَّنزيل في تفسير القرآن الكريم»، وكتاب «المصابيح»، و «الجمع بين الصحيحين».

- الإمام ابنُ عساكرَ الدمشقيُّ (ت٧١هـ): الإمامُ والعلّامة الحافظ الكبير محدِّث الشام، سمِعَ الحديث من أبيه وأخيه وهو في السادسة، ثم تتَلْمذ على عددٍ ضخمٍ من شيوخ دمشق وعُلَمائها. من كتبه المهمة: «تبيين كذب المفتري فيما نسب إلى الإمام أبي الحسن الأشعري»، دافع فيه عن الأشاعرة والشيخ الأشعري.

- الإمام النوويُّ (ت٦٧٦هـ): يحيى بن شرف الحزامي النووي الشافعي، مُحدِّثٌ

خاتمة الكتاب \_\_\_\_\_\_خاتمة الكتاب

و فقية ولُغويٌّ مُسْلِم، اشتُهِر بكتبه وتصانيفه العديدة في الفقه والحديث واللَّغة والتراجم، كـ«رياض الصالحين» و «الأربعين النووية» و «منهاج الطالبين» و «الروضة»، ويوصف بأنّه مُحرِّر المذهب الشافعي ومُهذِّبه، ومُنقِّحه ومُرتِّبه، ويُلقَّب النووي بشيخ الشافعية.

-الإمام البيضاويُّ (ت٥٨٥هـ): ناصرُ الدين عبدالله بن عمر الشيرازي البيضاوي، صنّف في العلوم الإسلاميّة كلِّها، عرفته الدنيا بالتحقيق والعلم الراسخ، من كتبه: «تفسير أنوار التنزيل وأسرار التأويل»، وكتاب «الغاية القصوى في دراية الفتوى»، و شرح مختصر ابن الحاجب في الأصول»، وكتاب «المنهاج في أصول الفقه».

- الإمام ابنُ حَجَر العسقلانيُّ (ت٢٥٨هـ): أبو الفضل أحمد بن علي، المُلقّب بأمير المؤمنين في الحديث، ولِيَ ابن حَجَر الإفتاء، واشتغل في دار العدل، وكان قاضي قضاة الشافعية، وعُنِي عنايةً فائقة بالتدريس واشتغل به، ولم يكُن يصرفه عنه شيءٌ حتى أيام توليه القضاء والإفتاء، وقد درَّس في أشهر المدارس في العالم الإسلاميِّ في عهده من مثل: المدرسة الشيخونية والمحمودية والحسنية والبيبرسية والفخرية والصلاحية والمؤيدية.

- الإمام بدرُ الدين العينيُّ (ت٥٥هـ): محمود بن أحمد، الحافظ المحدِّث المؤرِّخ العلامة من أعلام القرن التاسع الهجري، من عُلَماء الحنفية، من كتبه: «عمدة القاري في شرح صحيح البخاري»، وهو من أجلِّ شروح البخاري، استغرق العيني في تأليفه عشرين سنة، و «البناية في شرح الهداية» وهو في الفقه الحنفي.

- الإمام جلالُ الدين السيوطيُّ (ت ٩ ١ ه ه ): عبد الرحمن بن أبي بكر، له نحو (٠٠٠) مصنّف، نشأ في القاهرة يتيمًا، ولما بلغ أربعين سنة اعتزل الناس فألَّف أكثر كتبه، وكان الأغنياء والأمراء يزورونه ويعرضون عليه الأموال والهدايا فيردّها. من كتبه: «الإتقان في علوم القرآن»، و «إتمام الدراية لقراء النقاية»، وكتابا «الأشباه والنظائر في العربية» و «فروع الشافعية»، و «الإكليل في استنباط التنزيل».

#### ٣- علم الفقه الإسلامي:

- الإمام العِزّ بنُ عبد السلام (ت،٦٦٠هـ): عبد العزيز بن عبد السلام المُلقّب بعزّ الدين سلطان العُلَماء وبائع الملوك، من أعظم العُلَماء ورعًا وتقوى، ومن أشدهم مهابةً وجلالة، الشافعي مذهبًا الأشعري معتقدًا. من كتبه: «اختصار نهاية المطلب»، و«القواعد الكبرى»، و«القواعد الصغرى».

- الإمام تاجُ الدين السُّبْكي (ت٧٢٧هـ): عبد الوهّاب بن علي، فقيةُ شافعي وعالمٌ أشعري، ومؤرخٌ عربي، قاضي القضاة في دمشق. من كتبه: «السيف المشهور في شرح عقيدة أبي منصور»، و «شرح مختصر ابن الحاجب»، و «الإبهاج في شرح المنهاج»، و «شرح منهاج البيضاوي» في أصول الفقه، و «طبقات الشافعية الكبرى والوسطى والصغرى»، و «جمع الجوامع» في أصول الفقه. واشتُهِر بأنّه العالم المرتضى عن كلِّ العُلَماء من جميع المذاهب، كان قويًّا في الحق ورعًا.

ـ الإمام الكمال بنُ الهُمام (ت٨٦١هـ): محمد بن عبد الواحد، إمام من عُلَماء الحنفية، كان إمامًا في الأصول والتفسير والفقه والفرائض والحساب والتصوُّف والنحو والصرف والمعاني والبيان والبديع والمنطق والجدل. من كتبه: «فتح القدير» في شرح الهداية في الفقه الحنفي، و«التحرير في أصول الفقه»، و«المسايرة في العقائد المنجية في الآخرة»، و«زاد الفقير» مختصر في فروع الحنفية.

- شيخُ الإسلام زكريا الأنصاري (ت٩٢٦هـ): عالم من عُلَماء الشافعيّة والأشاعرة، كان مَضْرِب المثل في وقته في حسن الخُلق، والتحلِّي بمكارم الأخلاق وفضائلها، لا يدَعُ بابًا إليها إلا دخله، وتولِّى مناصب كثيرة في التدريس والقضاء والمشيخة، وجمع من أنواع العلوم والمعارف والمؤلّفات المقبولة ومكارم الأخلاق وحسن السمت والتؤدة والأخذ عن الأكابر ما لم يجمَعْه غيره،

له مصنّفات في شتّى العلوم والمعارف الإسلاميّة، في العقائد والفقه والأصول والتصوُّف والسلوك والنحو والتجويد والأدعية والحديث وغيرها.

- الإمام ابنُ حَجَر الهيتمي (ت٩٧٣هـ): أحمد بن محمد الهيتمي المكي، فقيهٌ شافعي، ومتكلِّمٌ أشعري، حفظ القرآن في صغره، وقرأ في مقام السيِّد أحمد البدوي مبادئ العلوم، ثم رحل إلى الأزهر. أَذِن له مشايخه بالإفتاء والتدريس وعمره دون العشرين، وبرع في علوم كثيرة من التفسير والحديث والكلام والفقه أصولًا وفروعًا، والفرائض والحساب والنحو والصرف والمعاني والبيان والمنطق والتصوُّف، جاور بمكة المكرمة، وهو معتمد عند الشافعية في الفقه.

وبما سبق ذكره يتبين أنّ المذهبين الأشعريّ والماتريديّ يمثّلان عقيدة الأمة سلفًا وخلفًا على مرّ القرون، وهي العقيدة المأخوذة عن النبيّ على السلمة الصحابة الكرام ثم بواسطة التابعين ثمّ مَن بعدهم، إلى أنْ وصلَتْنا صافيةً نقيّةً بيضاء، مُؤيَّدة بالأدلّة القرآنيّة والنبويّة، العقليّة والنقليّة، ويستحيل أن يكون المذهب الأشعريُّ الذي شكَّل الحضارة الإسلاميّة وجعلها عظيمة على مرّ السنين مذهب أهل البُدعة، كما يزعم بعضُ أهل الفُرقة والتشتيت.

## عاشرًا: منهج التدريس وكتب العقيدة عند أهل السّنة والجماعة الأشاعرة:

نذكر هنا المنهج التدريسيَّ الأشعريَّ في كتب العقائد الإسلامية، ومنهجهم يقع في مستويات ثلاثة تقريبًا بحسَب مستوى الطالب في العلم؛ فهناك المستوى المُبتدئ، والمستوى المُتوسِّط، والمستوى المتقدِّم.

ومن أشهر كتب المستوى المُبتدِئ في علم العقائد ما يأتي:

أ. جوهرة التوحيد، للإمام إبراهيم اللَّقَاني المالكي (ت١٠٤١هـ)، المُلقّب بأبي الأمداد، وهي منظومةٌ شِعريّة في العقيدة، شرحها صاحبها نفسه بأكثر من

شرح، كما شرحها عُلَماء كثيرون، وكتبوا عليها تعليقاتهم وحواشيهم، وحفظها الطلبة جيلًا بعد جيلٍ إلى يومنا هذا، واعتنى بشرحها سماحة الشيخ نوح القضاة رحمه الله تعالى المفتى الأسبق للأردن.

ب. أم البراهين، كتابٌ مختصر في العقائد للإمام السنوسيِّ (ت٥٩هـ)، وهو من أعظم العُلَماء الذين نقّحوا كتب العقيدة الإسلامية، وله فيها كتب كثيرة، منها منهج متكامل يترقى بالطالب من المستوى المبتدئ إلى المُتقدِّم، وهو: كتاب المُقدِّمات، ثم صغرى الصغرى، ثم أمُّ البراهين، ثم الوسطى، ثم الكبرى، وللإمام السنوسي على كلِّ كتاب منها شرحُ خاص، وقد اعتنى العُلَماء بهذه الكتب أتمَّ عناية وكتبوا عليها شروحًا وحواشي.

ج. الخريدة البَهِيّة، للإمام الدردير العَدوي المالكي الخَلْوتِي، الشهير بأحمد الدردير (ت١٠١هـ)، شرحها الإمام الدردير نفسه، وشرحها عُلَماء كثيرون غيره.

د. قواعد العقائد، للإمام حجّة الإسلام أبي حامد الغزالي (ت٥٠٥هـ)، وهو كتاب جعله المؤلِّف مشتملًا على أهمِّ الأمور التي يجب أن يعرِفَها المسلم في دينه، ولأهميّة المحتوى العلميِّ لهذا الكتاب جعله الإمام الغزالي في الجزء الأول من كتابه العظيم (إحياء علوم الدين)، وقد تناول علماؤنا هذا الكتاب بالشّرح، فشرحه عشرات العُلماء، منهم: العلامة المحدِّث الزبيدي، ومنهم الشيخ الفقيه زروق الفاسي.

هـ. إضاءة الدجنة في عقائد أهل السنة: هي منظومةٌ في العقيدة الأشعريّة للإمام شهاب الدين المقري التلمساني (ت١٠٤١هـ)، عليها شروحٌ كثيرة، منها شرح للشيخ المالكيِّ محمد عليش (ت١٢٩٩هـ).

و. العقيدة الصلاحيّة، سُمِّيت بذلك نسبةً إلى السلطان صلاح الدين الأيوبيِّ الشافعيِّ الأشعري، فاتح القدس الشريف ومحرّره من الصليبيين، واسمها الأصلى

خاتمة الكتاب -----

حدائق الفصول وجواهر الأصول، أمر السلطان صلاح الدين بتدريسها للأطفال الصغار، ولطلاب العلم الكبار، وجعلها تدرس في مدارس المسلمين وكتاتيب العلم، فكانوا يحفظونها ويرددونها على الدوام، وذلك لما تحتوي عليه من العلم بالله تعالى وبصفاته العليا، وتعظيم دين الإسلام وشرائعه وعُلَمائه، وأبواب العقيدة الإسلامية الصحيحة على طريقة أهل السنة والجماعة.

وبعد هذه الكتب في المستوى المبتدئ، تأتي الكتب الدراسية في المستوى المتوسط، ككتاب الاقتصاد في الاعتقاد للإمام الغزالي، وكتاب معالم أصول الدين للإمام الرازي، وكتاب العقيدة الوسطى للإمام السنوسي، ولكل من هذه الكتب شروح مُهمّة.

وأما المستوى المتقدِّم فكتبُه كثيرة، مختصرة ومطوَّلة، ومن أشهرها كتاب شرح العقائد النسَفية للإمام المحقِّق العلّامة سعد الدين التفتازانيِّ مع شروحه وحواشيه، وكتاب تهذيب الكلام للتفتازاني، وكتاب المواقف لعضد الدين الإيجي مع شرحه للسيد الشريف الجُرجاني، وكتاب أبكار الأفكار للإمام الآمدي، وغيرها من الكتب التي يصعُب قراءتها إلا للمتخصّصين المتمكّنين من علوم الشريعة الإسلاميّة المتنوّعة.

هذا آخر ما جرى به قلم الهِمّة، وأردنا إثباته في هذا الأوراق المُهِمّة، سائلين الله تعالى أن ينفع بها، وبجهود عُلَمائنا، وأن يجعلنا والقارئين على دربِ الهُداة المهديين، خلفًا صالحين لخير سلف مُصلِحين.

وآخرُ دعوانا أنِ الحمد لله ربِّ العالمين، والصَّلاةُ والسَّلامُ على سيِّدنا محمَّدٍ وعلى آلِه وصحبه أجمعين.

تمَّت بعون الله تعالى

### قائمة المصادر والمراجع

1- الأمير، محمد بن محمد (ت١٢٣٢هـ)، حاشية الأمير على إتحاف المريد شرح جوهرة التوحيد، ط١، دار الكتب العلمية، ١٤٢٢هـ- ٢٠٠١م.

٢- الأنصاري، أبو يحيى زكريا بن محمد السنيكي (ت٩٢٦هـ)، أسنى المطالب في شرح روض
 الطالب، دار الكتاب الإسلامي.

٣- الباقِلّاني، القاضي أبو بكر بن الطيب (ت٣٠٠هـ)، الإنصاف فيما يجب اعتقاده ولا يجوز الجهل به، (تحقيق محمد زاهد الكوثري)، المكتبة الأزهرية للتراث، مصر.

٤ - البهوتي، منصور بن يونس الحنبلي (ت١٠٥١هـ)، دقائق أولي النهى لشرح المنتهى المعروف بشرح منتهى الإرادات، ط١، عالم الكتب، ١٤١٤هـ - ١٩٩٣م.

٥ البيضاوي، ناصر الدين عبد الله بن عمر (ت٦٨٥هـ)، تحفة الأبرار شرح مصابيح السنة، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، الكويت، ١٤٣٣هـ - ٢٠١٢م.

7- البيهقي، أبو بكر أحمد بن الحسين الخراساني (ت٤٥٨هـ)، شعب الإيمان، ط١، مكتبة الرشد، ١٤٢٣هـ -٢٠٠٣م.

٧- التفتازاني، سعد الدين مسعود بن عمر (ت٧٩٣هـ)، شرح المقاصد في علم الكلام، دار المعارف النعمانية، باكستان، ١٤٠١هـ - ١٩٨١م.

٨- التفتازاني، مسعود بن عمر المعروف بسعد الدين (ت٧٩٢هـ)، شرح العقائد النسَفية مع
 حاشية الخيالي والعصام، المكتبة الأزهرية للتراث، ٢٠٠٤م.

٩- التفتازاني، مسعود بن عمر المعروف بسعد الدين (ت٧٩٢هـ)، شرح العقائد النسفية، ط١،
 (تحقيق أحمد السقا)، مكتبة الكليات الأزهرية، القاهرة، ١٩٨٧م.

• ١- الحجاوي، موسى بن أحمد الصالحي (ت٩٦٨هـ)، الإقناع في فقه الإمام أحمد بن حنبل، (تحقيق عبد اللطيف السُّبْكي)، دار المعرفة، بيروت، لبنان.

خاتمة الكتاب -----

١١ـ الخرشي، أبو عبد الله محمد بن عبد الله المالكي (ت١١٠١هـ)، شرح مختصر خليل
 للخرشي، دار الفكر للطباعة، بيروت.

11\_ الخطابي، أبو سليمان حمد بن محمد بن إبراهيم بن الخطاب البستي (ت٣٨٨هـ)، معالم السنن (شرح سنن أبي داود)، ط١، المطبعة العلمية، حلب، ١٩٣٢م.

17\_ الرافعي، أبو القاسم عبد الكريم بن محمد القزويني (ت٦٢٣هـ)، العزيز شرح الوجيز المعروف بالشرح الكبير، ط١، (تحقيق علي عوض وعادل عبد الموجود)، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ١٤١٧هــ ١٩٩٧م.

١٤ الزمخشري، أبو القاسم جار الله محمود بن عمرو (ت٥٣٨هـ)، الفائق في غريب الحديث والأثر، ط٢، (تحقيق على البجاوي ومحمد أبو الفضل إبراهيم)، دار المعرفة، لبنان.

١-السُّبْكي، تاج الدين عبد الوهاب بن علي بن عبد الكافي (ت٧٧هـ)، طبقات الشافعية الكبرى،
 ٢- السُّبْكي، تاج الدين عبد الوهاب بن علي بن عبد الكافي (ت٠١ ٧٧هـ)، طبقات الشافعية الكبرى،
 ٢- السُّبْكي، تاج الدين عبد الوهاب بن علي بن عبد الكافي (ت٠٠ ١٤ ١هـ)، طبقات الشافعية الكبرى،

17ـ الشريف الجرجاني، علي بن محمد الجرجاني (٦١٨هـ)، شرح المواقف، مطبعة السعادة، مصر، ١٩٠٧م ـ ١٣٢٥هـ.

1٧- الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير (ت٣١٠هـ)، التبصير في معالم الدين، ط١، (تحقيق على الشبل)، دار العاصمة، ١٤١٦ هـ-١٩٩٦م.

10- الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير (ت٣١٠هـ)، جامع البيان في تأويل القرآن، ط١، (تحقيق أحمد شاكر)، مؤسسة الرسالة، ٢٠٠٠م.

19\_ ابن عابدين، محمد أمين (ت١٢٥٢هـ)، رد المحتار على الدر المختار، ط٣، دار الفكر، بيروت، ١٤١٢هـ - ١٩٩٢م.

• ٢- ابن عساكر، ثقة الدين، أبو القاسم علي بن الحسن بن هبة الله المعروف بابن عساكر (ت٧١هـ)، تبيين كذب المفتري فيما نسب إلى الإمام أبي الحسن الأشعري، ط٣، دار الكتاب العربي، بيروت، ١٤٠٤هـ.

11- أبو عمرو الداني، عثمان بن سعيد (ت٤٤٤هـ)، الرسالة الوافية لمذهب أهل السنة في الاعتقادات وأصول الديانات، ط١، (تحقيق دغش العجمي)، دار الإمام أحمد، الكويت، ١٤٢١هــ-٢٠٠٠م.

٢٢ الغزالي، أبو حامد محمد بن محمد الغزالي الطوسي (ت٥٠٥هـ)، قواعد العقائد، ط٢،
 (تحقيق موسى على)، عالم الكتب، لبنان، ١٩٨٥م.

۲۳ ابن فورك، أبو بكر محمد بن الحسن بن فورك الأنصاري الأصبهاني (ت ٢٠ هـ)، مشكل الحديث وبيانه، ط٢، (تحقيق موسى على)، عالم الكتب، بيروت، ١٩٨٥م.

**٤٢ـ ابن قتيبة، أبو محمد عبد الله بن مسلم الدينوري (ت٢٧٦هـ)، تأويل مشكل القرآن، (تحقيق:** إبر اهيم شمس الدين)، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان.

٢٥ القيسي، أبو محمد مكي بن أبي طالب القرطبي المالكي (ت ٤٣٧هـ)، الهداية إلى بلوغ النهاية، ط١، كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، جامعة الشارقة، ١٤٢٩هـ ـ ٢٠٠٨م: ج١، ص ١٤٣٠، وأيضًا.

٢٦ الكرمي، مرعي بن يوسف الحنبلي (ت١٠٣٣هـ)، دليل الطالب لنيل المطالب، ط١، ٢٦ الكرمي، مرعي بن يوسف الحنبلي (تحقيق أبو قتيبة الفاريابي)، دار طيبة للنشر والتوزيع، الرياض، ١٤٢٥هـ ـ ٢٠٠٤م.

٢٧ـ ابن النقيب، أبو العباس أحمد بن لؤلؤ (ت٧٦٩هـ)، عمدة السالِك وعدة النّاسِك، ط١،
 الشؤون الدينية، قطر، ١٩٨٢م.

۲۸ النووي، أبو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف (ت٦٧٦هـ)، المنهاج شرح صحيح مسلم ابن الحجاج، ط۲، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٣٩٢هـ.

٢٩ النووي، أبو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف (ت٦٧٦هـ)، روضة الطالبين وعمدة المفتين، ط٣، (تحقيق: زهير الشاويش)، المكتب الإسلامي، بيروت، ١٤١٢هــ١٩٩١م.

\* \* \*

## فهرس المحتويات

| الصفحة | الموضوع                                                    |
|--------|------------------------------------------------------------|
|        |                                                            |
| ٥      | مقدمة الطبعة الثانية                                       |
| ٨      | تمهيد الكتاب                                               |
| ١٢     | بيان انتساب علماء العقيدة إلى الإمامين الأشعريّ والماتريدي |
| 10     | مقدمة العقيدة: مفهوم الإيمان عند أهل السنّة والجماعة       |
| ١٦     | أول واجب على المكلّف معرفة الله تعالى                      |
| 1 V    | معنى الإيمان الذي كلَّف الله تعالى به الناس                |
| 73     | مذهب السلف والخلف أن أصل الإيمان هو الـتّصديق              |
| 3 7    | علاقة الإيمان بالنّطق والعمل                               |
| 70     | الإيمان يزيد وينقص بزيادة الطّاعات ونقصانها                |
| **     | الباب الأول: الإلهيّات                                     |
| 77     | الصفات الواجبة لله تعالى                                   |
| ۲۸     | أقسام الصفات الواجبة لله تعالى                             |
| 49     | القسم الأول: الصفة النفسية                                 |
| 4 9    | القسم الثّاني: الصِّفات السلبية                            |
| ٣.     | القسمُ الثَّالث: صفاتُ المعاني                             |
| ٣٣     | أسماء الله الحسني وصفاته العليا لا تنحصر ولا تنتهي         |
| 44     | أسماء الله تعالى وصفاته تو قيفيّة                          |



# الموضوع الصفحة

| ٣٤  | וויי בי וליו ווייד וו והדי וו היווה                                 |
|-----|---------------------------------------------------------------------|
| 1 4 | التنزيه هو موقف أهل السّنة والجماعة في المتشابهات                   |
| 34  | التفويض والتأويل طريقان مقبو لان عند أهل السّنة والجماعة            |
| ٣0  | معنى مصطلح الإثبات الوارد في بعض كتب الاعتقاد                       |
| ٣٦  | الله خالق أفعال الناس                                               |
| ٣٧  | العبد مختارٌ أفعاله محاسبٌ عليها                                    |
| ٣٧  | معنى القضاء والقدر، وحكم الاحتجاج بأنّ الأمور مقدّرةٌ ومقضية        |
| ٣٨  | حكم ثواب الله تعالى لأهل الطاعة وعقاب أهل المعصية                   |
| ٤٠  | معنى السعيد والشقي                                                  |
| ٤١  | إثبات رؤية المؤمنين الله تعالى يوم القيامة                          |
| ٤٢  | معنى الاستواء في القرآن الكريم والسؤال عن الله تعالى بلفظ «أين؟»    |
| ٤٤  | خاتمة باب الإلهيّات                                                 |
| ٤٥  | الباب الثاني: الـنّبوّات                                            |
| ٤٦  | معنى الرسول والنبي                                                  |
| ٤٦  | سبب بعثة الرّسل والأنبياء                                           |
| ٤٧  | وجوب معرفة أسماء الرسل عليهم الصلاة والسلام                         |
| ٤٨  | الواجب اعتقاده في حق الرسل والأنبياء عليهم الصلاة والسلام           |
| ٥٠  | وجوب نفي النقائص عن الرسل والأنبياء عليهم السّلام                   |
| ٥ ٠ | الأمور الجائزة في حقّ الأنبياء والرّسل عليهم الصّلاة والسّلام       |
| ٥١  | النبوّة فضلٌ من الله تعالى ولا تنال بالاكتساب والاجتهاد             |
| ٥٢  | ختم النبوّة بسيّدنا محمّد عليه الله الله الله الله الله الله الله ا |
| ٥٢  | معج: ات الأنبياء حق                                                 |

| الصفحة | ہوع | موخ | ال |
|--------|-----|-----|----|
|        |     |     |    |

| 00  | الباب الثّالث: السّمعيات                                                    |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------|
| 00  | سيّدنا محمّدٌ ﷺ أفضل الخلق                                                  |
| 00  | الإيمان بوقوع حادثة الإسراء والمعراج                                        |
| ٥٦  | براءة السيّدة عائشة ممّا قذفها به المنافقون                                 |
| ٥٦  | أفضل النّاس بعد الأنبياء عليهم الصّلاة والسّلام                             |
| ٥٧  | مكانة الصحابة وموقف المسلم من الاختلاف الذي وقع بينهم                       |
| ٥٧  | اتّباع المسلم إمامًا من الأئمة الفقهاء الأربعة                              |
| ٥٨  | معنى الوليّ ومكانة الأولياء الصالحين                                        |
| ٥٩  | كرامات الأولياء                                                             |
| ٦.  | مكانة الدعاء في الإسلام وأثره في حياة العبد                                 |
| 71  | معنى الرّوح                                                                 |
| 71  | حكم الإيمان بسؤال الملكين في القبْر                                         |
| 77  | عذاب القبر ونعيمه                                                           |
| 77  | حكم الإيمان بالبعث والحشر والحساب والأمور الغيبيّة يوم القيامة              |
| 7 8 | حكم ارتكاب الذنوب دون توبة                                                  |
| 70  | خاتمة الكتاب: ذكر بعض المسائل الفقهيّة وتراجم بعض علماء أهل السّنة والجماعة |
| 70  | أولًا: حكم تكفير المسلمين                                                   |
| ٦٦  | ثانيًا: حكم عدم تكفير الكافر                                                |
| ٦٧  | ثالثًا: حكم الذبح لغير الله تعالى                                           |
| ٦٨  | رابعًا: حكم الطُّواف بالقبور                                                |
| ٧.  | خامسًا: حكم الحلف بغير الله تعالى                                           |
| ٧١  | سادسًا: حكم التو سّل                                                        |

| 7 |                  | 1/4 |
|---|------------------|-----|
| ŀ | A A              | P   |
| , | $\Lambda\Lambda$ | Ŕ   |
|   |                  |     |

| الصفحة | الموضوع                                                            |
|--------|--------------------------------------------------------------------|
| ٧٢     | سابعًا: معنى البدْعة وأقسامها                                      |
| ٧٣     | ثامنًا: مذاهب أهل السّنة والجماعة وأشهر كتبهم وعلمائهم             |
| ٧٤     | تاسعًا: مشاهير علماء أهل السّنة والجماعة من الأشاعرة والماتريدية   |
| ٧٩     | عاشرًا: منهج التدريس وكتب العقيدة عند أهل السّنة والجماعة الأشاعرة |
| ٨٢     | قائمة المصادر والمراجع                                             |
| ۸٥     | فهرس المحتويات                                                     |
|        |                                                                    |
|        | * * *                                                              |



هذا الكتاب هو موجز يتناول مبادئ العقيدة الإسلامية بلفظ ميسر مع ذكر أدلة هذه العقائد بصورة مبسطة دون تطويل أو تعقيد. ويتضمّن هذا الموجز مذهب جمهور الأمة الإسلامية من أهل السنة والجهاعة الأشاعرة ومن وافقهم في مسائل العقيدة، لذا اعتمدنا في عبارة هذا الكتاب على تقريرات المذهب الأشعري؛ فهو المعتمد والمنتشر في بلادنا أكثر من غيره من مذاهب أهل السنة الأخرى. وقد جاء هذا العمل ليكون كلّ إنسان على بينة من أمره، عن تفكّر وتدبّر، امتثالًا لأمر الله تعالى: ﴿ فَاعَلَمُ أَنَهُ لِلاَ إِللهُ إِلّا اللهُ ﴾ [مختبًا على الم

وإنّا وجّهنا الهمّة لهذا الأمر؛ لأنّ مبادئ العقيدة الإسلامية هي أهمّ مقومات الحضارة الإسلامية العريقة، وعليها بُني الفكر العقلي والفقهي والأخلاقي عند المسلمين، وهي الأساس في العمل القويم والخلق المستقيم، وهي منبع وحدة الأمة الإسلامية ونصرها وتمكينها، وهي من قبل ذلك كله ومن بعده السبب في النجاة يوم القيامة والفوز برضوان الله تعالى ورحمته.

